# المجال العالم المعالم المعالم

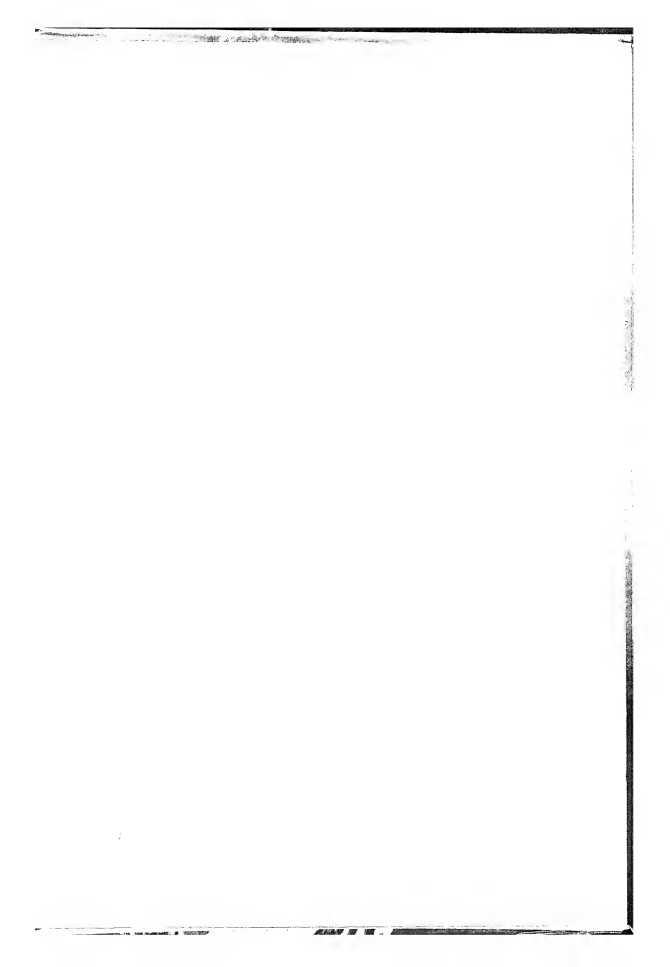
لِلْقَاضِى عِيَباضٌ أبى النفسل عِيَاض بن موسسى العِصبِىّ السيسبتى (٤٧٦ - ٤٤٥ هـ)

حَقَقهُ وَعَلَّى عَلَيْهِ مُحْرِصِ بِرِيقِ المِنشاوي الشوهت الحي

داجعهُ وَفَلَامُ لَهُ و/محروعبدار حمرع ليمنعم المرين جامعة الأزهر







13152

- 1

.

19183

الهيئة العامة لمكتبة الاسكندرية رقم التصن : 20 - 20 رقم التسجيل : 20 - 10 كان التسجيل : 20 - 10 كان التسجيل : 20 كان التسبيل : 20 كان التسبيل

# الاعدام وروقواعدال ميال

للقاضى عِياض أبى الفض ل يَرَّ العِيْرِيِّ السِّبِ بِيَ

General Organization , 1 H., Cal

General Organization , 1 1 ... Giorandria Library ( CUA)

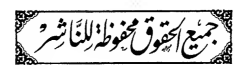
َ وَلَجْعَهُ وَفَدَّمَ لَهُ وَلَا مَعْ لَهُ وَلَا مَعْ مَا لَهُ وَلَا مَعْ مَا لِمُعْمَ وَعَلِيمُ مُعْمَ وَعَلِيمُ مُعْمَ الْمُرْصِدِ المُعْرَالِ وَلَمْرَ الْمُرْسِجَامِعَ الْأَرْهُرِ

خَقَّقَهُ وَعَلَّقَ عَلَيْهِ محرص بن المنشاوي السُّوهِ المِنشاوي

297,5

دارالهضيلة

الإدارة ، القاهرة - ٣٦ شارع محسّد يُوسُ ف القسّاضي - كليّة السات مصراليجديدة - توفاكس ، ١٨٩٦٦٥ كليّة السات مصراليجديدة - توفاكس ، ١٨٩٦٦٥ المكتبة : ٧ شارع الجمهُورِيّة - عابدين - القاهرة - ت ٣٩٠٩٢٣١ الإمارات ، ١٩٤٦٢ فا كسُ ٢٢١٢٧٦









الحَمدُ للَّه رَبِّ العَالَمِين، وَالصَّلَاة والسَّلَام علَى سَيِّدنا مُحَمَّد سَيِّد الأُوَّلِينَ والآخِرينَ ، وعَلَى آلـهِ وأَصْحَابِه وآل بَيْتِهِ ومن تَبِعَهُم بإخْسَانِ إلى يوم الدِّين .

أما بعد:

فإنَّ الإسلام دينُ اللَّه الذي رَضِيهُ لِعِبَاده ، ولم يرضَ لَهُم ديناً سِوَاه : ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنـدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ... ﴾ (١) ، ولم يَقْبَلُ من أحد ديناً غيره ، ﴿ وَمَن يَتَسَغِ غَيْرَ الْإِسْلَام دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرينَ ﴾ (٢) .

لذا أرسل اللَّه سبحانه وتعالى جَمِيع رُسُلِهِ بدِين الإسلام: فَذَكَرَ سبحانه على لسان نوح عليه السَّلام قال: ﴿ ... وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٣) . .

وَعَلَى لَسَانَ إِبْرَاهِيمِ وَإِسْمَاعِيلَ عَلَيْهِمَا السَّلَامِ قَالَ : ﴿ رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنَ لَكَ وَمِن ذُرِّيَتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ... ﴾ (1).

وعملي لسان يعقوب عليه السَّلام وهو يُوصِي بَنِيه قال :

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية (١٩) . (٢) سورة آل عمران، الآية (٨٥) .

<sup>(</sup>٣) سورة يونس ، الآية ( ٧٢ ) . (٤) سورة البقرة ، الآية ( ١٢٨ ) .

﴿... يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَـمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (١) .

وعلى لسان موسى عليه السَّلام وهو يدعو قومه قال: ﴿ ... يَا قَوْمِ إِن كُنتُمْ آمَنتُم بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُّسْلِمِينَ ﴾ (٢).

وفى دُعَاء يُوسُف عليه السَّلام قال: ﴿ ... تَوَفَّنِي مُسْلِماً
وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ (٣).

وقد خَتَمَ اللَّه قافلة الأنبياء بسَيِّدنا مُحَمَّد عَيِّلِيَّ وبعد إتمام النَّعْمَة ، قال سبحانه ممتناً علينا : ﴿ ... الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيناً ... ﴾ (1)

ولا زالت قافلة الدُّعَاة تَتَهَادَى ، تدعُوا إلى اللَّه كما كان الأنبياء يَدْعُون ، يُعَلِّمُونَ الناس مَعَالِم الدِّين وقواعِـد الإسلام ، ومن أَهَمّ ذلك ما كتبه أئِمَّتنا السَّابِقُون .

ومن أَهَم ما تركه هَـؤُلَاءِ الأَعلام الأَفاضِـل وأوجزه كتاب (الإعلام بحدود وقواعد الإسلام) للإمام القاضى عياض اليحصبى المالكي .

وإنما تكمن أهمِّية هـذا الكتاب – وكل كتاب – في أمرين : الأول : في الموضوع الذي يتناوله .

الثانى : كيفية التناول ، وهـذا يقوى جـانب من يتناول هـذا الموضوع .

فإذا كان هَذَا الكتاب يعرض لأركان الإسلام، وقَواعِد الدِّين، ومَعَالِمه الكُبرى، وضُمَّم إلى ذلك أن الذي يَعْرِضُه إمام من كبار

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية (١٣٢) . (٢) سورة يونس ، الآية (٨٤) .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف ، الآية (١٠١) (٤) سورة المائدة ، الآية (٣) .

أئمة الإسلام ، فانضم إلى عُلُو قَدْر الموضوع ، عُلُو قَدْر كَاتِبه ، كان هـذا الكتاب في الذروة من المؤلفات .

وإذا كُنَّا قد ذكرنا أَنَّ الإسلام دَعوة كل مَبْعُوث من اللَّه ، فإن المعانى التي عَرَضَهَا هذا الكتاب وهي أَرْكَان الإسلام قد بُعِثَ بِهَا الأنبياء والسَّابقُون أيضاً ، فهي فَرَائِض ثَابِتَةٌ ، وإن تَفَاوتَت العِبَادَات منها في صورها .

وأبدأ بالتَّوحيد الذى أَوْحَاه اللَّه إلى جَمِيع رُسُلِهِ وأنبيائِه ، حيث قال سبحانه : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (١) .

وأما الصَّلَاة والزَّكَاة : فقد جاء في شأنهما قول اللَّه في سيدنا إسماعيل عليه السَّلام : ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ وَكَانَ عَندَ رَبِّهِ مَرْضِيًا ﴾ (٢).

وقال على لسان سيدنا عيسى عليه السَّلام : ﴿ ... وَأَوْصَانِي بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴾ (٣) .

وفى مراجعة سيّدنا مُوسَى لسَيّدنا مُحَمَّد عليهما الصَّلَاة والسَّلام ، وتَرَدُّد سيدنا محمد بَيْنَهُ وبين اللَّه فى ليلة الإسراء المعراج ما يُبيِّن أَنَّ الصَّلَاة كانت مَفْرُوضَة على بنى إسرائيل فى شَريعَتِه .

وفى قصَّة الشلاثة: (الأبرص - والأعمى - والأقرع)، وما كان من شأنهما ما يَدُلُّ على أَنَّ الصَّدَقة كانت في الشَّرائِع السَّابقة والحديث وارد بسند صحيح.

أما الصِّيام: فقد صَرَّح القرآن بأنه كان مَفْرُوضاً على من كان قبلنا حيث قال: ﴿ يٰأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة الآنبياء ، الآية (٢٥ ) . (٢) سورة مريم ، الآية (٥٥ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة مريم ، الآية (٣١ ) . (٤) سورة البقرة ، الآية (١٨٣) .

وفى الحَجّ : قال القرآن الكريم : ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكَاً لِيَكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكاً لَيَذْكُرُوا السُمَ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِن بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ ... ﴾ (١) . وقال تعالى : ﴿ لِّكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكاً هُمْ نَاسِكُوهُ ... ﴾ (٢) .

وأصرح من ذلك ما أمر الله به أبا الأنبياء إبراهيم عليه السلام بقوله : ﴿ وَأَذِّن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمِيقِ ﴾ (٣) .

وهذا يَدُلُّنَا على أَهَمِّية هَـذِهِ الأركان التي ما خَلَتْ الشَّراثع السَّابقة منها ، إنحا اشتملت عليها .

وأوَّل ما عَرَضَهُ المؤَلِّف - رحمه اللَّه - بيان معنى الشَّهَادَتين ، وهُمَا رُكْن الإسلام الأَعْظَم ، ومفتاح الدُّخُول فيه ، والفَارقُ بين المسلم والكافر - ما لم تعرض ردة والعياذ باللَّه - ونلمس من خلال العَرْض القَدِيم ما نُريد أن نُؤكِّده حديثاً ، وهو أن كلمتى الشَّهَادة ليست ألفاظاً ثُقال ، ولا دعوى يعرضها منتحل ، إنما هي اعتقاد بالقَلْب ، وقول باللَّسان ، وعمل بالجَوَارِح ، وتَظل هذه الكَلِمَة مُجَرَّد دَعوى حتى يُقَام عليها دَليلٌ من عَمل ، وبُرُهَان من الْقَياد للشَّرع ، بحيث تصدر أَعْمَال العَبْد كلَّها منبثقة من هذا الأصل الأصيل .

ولَقَدْ كَانَ الأُوائِل من المسلمين وغيرهم يُدركُونَ هذا المعنى ، فهذا هُوَ الأَعْشَى الشَّاعِر الجاهِلى المشهُور يُريد الإسلام ، فيذهب ليعْلِنَهُ أمام رسول اللَّه عَلِيَّةٍ فَيَلْقَاه نَفَرٌ من المشركين ، فيسأَلُونَهُ عن مُرَاده فَيُخْبِرُهُم ، فيقولون له : إِنَّ مُحَمَّداً يُحَرِّمُ الرِّنَا ، فَيَمْدَح هذا اللَّين ، ويُخْبِرُونَهُ أنه يُحَرِّمُ الرِّبَا فيبش لهذا الأَمْر ويُظْهِر استحسانه ، فيقُولُون له : إنه يُحَرِّمُ الرِّبَا فيبش لهذا الأَمْر ويُظْهِر استحسانه ، فيقُولُون له : إنه يُحَرِّمُ الحَمْر ، فيقول : أَمَّا هَذِهِ فَفَى النَّفْس منها فيقُولُون له : إنه يُحَرِّمُ الحَمْر ، فيقول : أَمَّا هَذِهِ فَفَى النَّفْس منها

<sup>(</sup>١) سورة الحج ، الآية (٣٤ ) . (٢) سورة الحج ، الآية (٦٧ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة الحج ، الآية (٢٧ ) .

شَىْءٌ ، ثُمَّ يقول : أرجع عَامِى هذا فأَشْرَبُ الخَمْر ، ثم أرجع فأُسْلِم ، فيرجع فيموت قبل نهاية العام مُشْركاً .

فتأمَّل : كيف عُرِفَ طبيعة هـذا الدِّين ، وأن لكلمـة ( لَا إِلَـهَ إِلَّا اللَّـه ) تكاليفها وتبعاتها ما ينبغى أن يعلنها على غِشّ ، ما ينبغى أن يعلنها وهو مُصِـرٌ على ما يكون ناقِضاً لها أو خَادِشاً ، فالدُّخُول في الإسلام دخول يحمله العَبْـد في جملة تَعَالِيمِهِ .

فَمَاذَا فَهِمَ الْـمُسْلِمُونَ اليوم مِن مَعْنَى الشُّهَادَتَين ؟

وكذا لا قِيمَة لأعمال صَدَرَتْ من مُكَلَّف مهما كانت نافِعَة حتى تكون الشَّهَادتان سابقتين لهذه الأعمال ، وقد قال الرسول عَيَلِيَّةٍ لبنت حاتم الطَّائى الذي كان المثل في الكَرَم والشَّجاعَة وغيرها من مكارم الأخلاق ، قال لها : « لَوْ كَانَ أَبُوكِ يَشْهَدُ أَن لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّه لَتَرَحَّمْنَا عَلَيْهِ » [ رواه البخارى] .

ويَتَفَاوَت المسلِمَون بتفَاوُت تحصيلهم لمعَانِى الشَّهَادتين اعتقاداً وقَوْلًا وعَمَلًا ، وتتباين مواقفهم يوم القيامة بتباين حَالِهِم فى الدُّنيا مع مقتضيات الشَّهَادَتين .

قال الإمام ابن القيم: اعلم أَنَّ أَشِعَّة « لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّه » تُبَدِّد من ضَبَابِ الدُّنُوبِ وغُيُومِهَا بِقَـدْر قُوَّة ذلك الشَّعَاعِ وضَعْفِه ، فلها نُورٌ وتَفَاوت أَهلها في ذلك النُّور قُوَّة وضَعْفاً لا يُحْصِيه إِلَّا اللَّه تعالى :

فمن النَّاس: من نور هَذِهِ الكلمة في قَلْبِهِ كالشَّمس.

ومنهم : من نورها في قَلْبِهِ كالكَوْكَبِ الدُّرِّي .

ومنهم : من نورها في قُلْبِهِ كالمشْعَلِ العَظِيمِ .

وآخــر : كالسِّرَاج الـمُضِئ .

وآخــر : كالسِّرَاجِ الضَّعِيف .

ولهذا تَظْهَر الأَنْوَار يوم القِيَامة بأيمانهم ، وبين أيديهم على هذا

المقدار بحسب ما فى قُلُوبِهِم من نُور هَذِهِ الكَلِمَة عِلْماً ، وَعَمَلًا ، ومعرفة ، وحالًا ، وكلَّما عَظُمَ نُور هذه الكلمة واشتد ، أَحْرَقَ من الشَّبهات والشَّهَوات بحسب قُوَّته وشِدَّته ، حتى إنه ربحا وَصَلَ إلى حال لا يصادف معها شُبْهَة ولا شَهْوَة ، وهذا حال الصَّادق فى تَوْجِيدِهِ الذى لم يُشرك باللَّه شيئاً ...

قال: وليس التَّوحِيد مُجَرَّد إقرار العَبْد بأنه لا خَالِق إلَّا اللَّه ، وأن اللَّه رَبُّ كُلِّ شيء ومَلِيكه ، كما كان عُبَاد الأصنام مُقِرِّين بذلك وهم مُشركون ، بل التَّوحِيد يتضمن مَحبة اللَّه ، والخُصُوع له ، والذُّل له ، وكمَال الانْقِيَاد لطَاعَته ، وإخْلاص العِبَادَة له ، وإرادة وجْهِهِ الأعلى بجميع الأقوال والأعمال ، والمنْع والعَطَاء ، والحُبّ والبغض ، ما يَحُول بين صَاحِبِه وبين الأسباب الدَّاعية إلى المقاصِي والإصْرَار عليها ، ومَنْ عَرَفَ هذا عَرَفَ قول النبي عَيْنِيَة : المقاصِي والإصْرَار عليها ، ومَنْ عَرَفَ هذا عَرَفَ قول النبي عَيْنِيَة : « إِنَّ اللَّه مَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ : لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّه يَنْتَغِي بِذَلِكَ وَجُه اللَّه » ، وقوله : « لَا يَذْخُل النَّار مَنْ قَالَ : لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّه يَا اللَّه » (١) ورواه البخاري ] .

وثمَّا يلى ذلك من ثِمَارِ التَّوجِيدِ الصَّلَاةِ ، وبقيَّة أركان الإسلام ، ومنزلتها في الإسلام لا تخفى على من رَضِيَ بِاللَّه رَبًّا ، وبمحمد عَيِّلِيَّةٍ نَبيًّا وَرَسُولًا .

وقد سَلَكَ القَاضِى عياض – رحمه اللَّه – في كتَابِهِ هَـذَا مَسْلك الإيجاز مع الحَصْر لما ذكر ، فكان بذلك جَـدِيراً أن يستظهره من أراد فهم دِينه حتى يُحَقِّق المطلُوب منه من العبُوديَّة الخالصَة للَّه – عَزَّ وَجَلَّ –

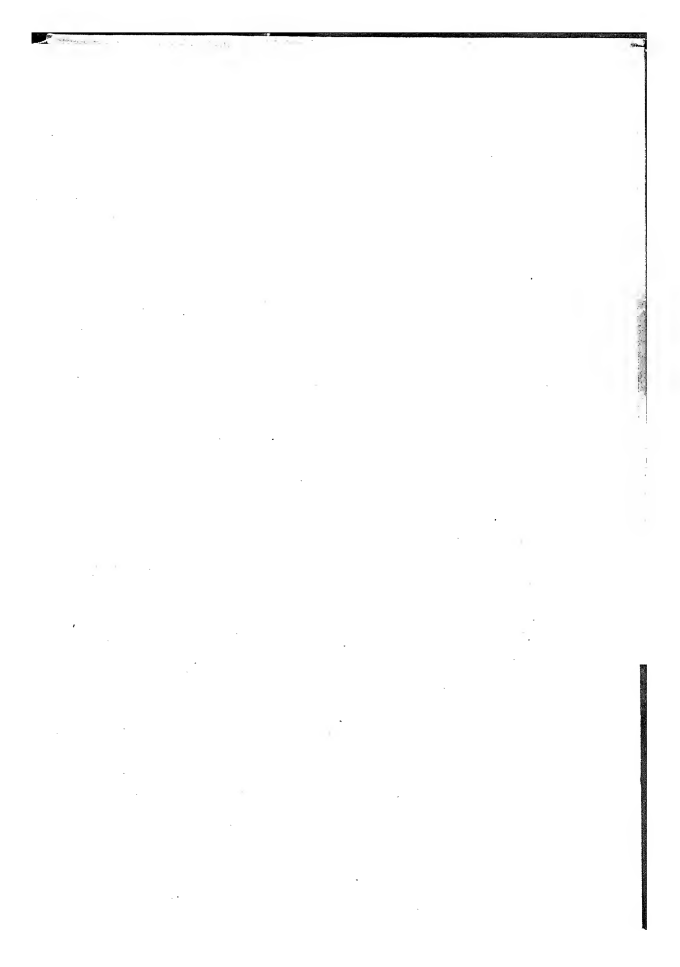
وهـذا الإيجاز جَعَلَ الكتاب مجرداً عن الدليل وإن كان مؤلفه عالى الكعب راسخ القدم في عِلْم الحديث وهو الإمام الذي يُشَار

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ٣٣٠، ٣٣٠.

إليه ، ويكفى أنه شَرَح بعضاً من كُتُب السَّنَة وعلى رأسها صحيح مسلم – كما ستعلم – فاحتاج إلى وضع يتعلَّق عليه يُوضِّح غَامِضَه ، ويُقِيم الدَّليل على مسائله بعد التَّحرِّى والتَّدْقِيق فى إثبات نَصّ الكتاب كما يُريد مؤلفه ، فانبرى لذلك أخ فاضل هو الشيخ / محمد صِدِّيق السُّوهاجى ، فكان موفقاً – بحمد اللَّه – فيما تعرض له من عمل واللَّه ينفع به ويوفِّقه دائماً .

وأَدعك الآن مع ما أودعه القاضى عياض فى هـذا المؤلَّف من جَواهِر وأَسرار ، واللَّـه أَسأَل أن ينفعنى وإِيَّاكم بالعِـلْم ، وأن يَهْدِينا سَوَاء السَّبيل إِنَّـهُ عَلَى ما يَشَاء قَـدِير .

درمحموع بالمنعم





# مقدمة المحقِّق

إِنَّ الحمدَ لله ، نَحْمَدهُ ، ونَسْتَعِينُه ، ونَسْتَغْفِره ، ونَعُوذُ باللَّه مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِن سَيِّئَاتِ أَعْمَالنَا ، من يَهْدِهِ اللَّه فَلَا مُضِلَّ لَهُ ، وَمَن يُصْلِل ، فَلَا هَادِى لهُ ، وأشهدُ أَن لَا إِلٰهَ إِلَّا الله وَحْدَهُ لِا شَرِيكَ لَهُ ، وأَشْهِدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا الله وَحْدَهُ لِا شَرِيكَ لَهُ ، وأَشْهِدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبدُهُ ورَسُولُه .

﴿ يٰأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَـمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُّسْلِمُونَ » (١٠).

﴿ يٰأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَّفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيراً وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِى تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً ﴾ (٢).

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيداً \* يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ (٣).

### وبعسد

فهذه رسالة عظيمة القدر ، قليلة السَّطر ، أبدع فيها كاتبها أيَّمَا إبداع ، وأجاد فيها أيَّمَا إجادة ، فلخَّص فيها قواعد الإسلام ،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، الآية (١٠٢) . (٢) سورة النساء ، الآية (١) .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب ، الآيتان (٧٠ ، ٧١ ) .

وحقيقة الإيمان ، بما أَنْزله اللَّه من قرآن ، وصحّ عنده من الأحبار ، فأوجز فيها جمًّا من الكتب والأسفار ، وصاغها بطريقة لم يسبقه اليها الجهابذة الأعلام ، وتتكسر دونه الأقلام ، فأطاب ، وأجاد ، وما خاب سهمه عن المراد .

وتكلَّم عن كل ركن من الأركان: تفصيلًا ، واستفاضة دون إطالة ، وإملال ، وتلخيصاً دون تقصير وإخلال ، فَذَكَرَ الشَّهادتين ، والعِبَادات ، والفُرُوض ، والواجِبَات ، والسُّن ، والمستحبَّات ، والنَّواقِض ، والمكرُوهَات ، فَبَرَعَ في الترتيب والتقسيم .

ونظراً لما له قصد ، وبه شَرَع ، ولما تحتويه هذه الرِّسَالة من الفَوَائد العِظَام ، لحدود وقواعِد الإسلام ، ولما نَرَاه من ضَعْف العزائم عن تحصيل علمها ، وإدراك فحواها ، شرعت في التعليق عليها ، فذكرتُ الحُجَّة والدَّليل في كل مسأَلة طرقها القاضي ، معتمداً على الكتاب ، والسُّنَّة الصَّحيحة ، مؤيداً له أو مُخالفاً ، وما لم أَجِدْ فيه دليلًا ذكرتُ فيه شيئاً من آراء العُلمَاء ومَذَاهِبهم ، وشرحتُ الغريب من الألفاظ والمصطلحات .

ولم أذهب في ذلك كلِّهِ إلى التَّوسع والاستفاضة لكى لا أخلَّ بما قصده القاضي من اختصار وإيجاز .

وهذه الرِّسالة (الإعلام بحدود وقواعد الإِسلام) ذكرها صاحب كتاب طبقات المفسرين (٢١/٢)، وكشف الظنون (١/ ٠ ١٧٧)، وكشف الظنون (١/ ٠ ١٧٧)، وهدية العارفين (٨٠٥/٦)، والأعلام (٩٩/٥)، وكلهم نسبوها إلى القاضى عياض.

وتيسَّر لَدَى من هـذه الرِّسالة نُشخَتَان :

الأولى (مطبوعة) :

وكانت قد أصدرتها مجلة الأزهر هديةً معها في شهر ذي الحجة سنة (١٤١٠ هـ - ١٩٨٩م) بتحقيق فضيلة الشيخ: أحمد حسن جابر رجب ، ورمزتُ لها بالرَّمز (ع).

الثانية (مخطوطة) :

وهى موجودة فى دار الكتب المصرية تحت رقم ( ٢٧ توحيد ) رقم ميكروفيلم ( ١٩٩٣ ) ، ورمزتُ لها بالرَّمز ( خ ) .

وقمتُ بإجراء مقابلة دقيقة بين النَّسخة المخطوطة والمطبوعة ، فوجدتُ أن بينهما اختلافاً يَسِيراً إما بزيادة أو نُقصان ، أو تحريف ، أو تصحيف ، فأثبت ما ظهر لى أنه هو الصَّوَاب ، سواء كان فى المخطوط أو المطبوع ، ثم ذكر ث فى الهامش ما صحف فى الطرف الآخر مع ذكر رمز (خ) للمخطوط ، (ع) للمطبوع .

وهذا كله لا يُنقص شيئاً من محقق المطبوعة ، فقـد أَجَادَ فيها ؛ بل كانت مِصْبَاحاً يُضِئ الطَّريق لنا ، واعتمدنا عليها اعتماداً كبيراً في نسخ المخطوطة وتحرير بعض الألفاظ .

وَكَفَى بالمرء نبلًا أن تُعَدّ مَعَايِبه .

وأسأل اللُّـه التَّـوفيق والإخملاص .

محصيريق المنشاوي السنوهساجي

# الْقَاضِى عِيَاضِ (١) ( ٤٧٦ - ٤٤٥ هـ - ١١٠١ - ١١٤٩ م )

هُوَ العالمُ العَلَّامَةُ ، المُحَدِّثُ الفَقِيهُ ، المُؤرِّخُ الأُصُولِيّ ، أَبُو الفَضْلِ عِيَاضِ بن مُوسَى بن عِياضِ بن مُحَمَّد بن مُوسى بن عِياضِ بن مُحَمَّد بن مُوسى بن عِياضِ اليَحْصُبِيّ (٢) ، السَّبْتِيّ (٣) ، الأندلسي المالِكِيّ .

### أَصْلُهُ:

قال ولده محمد : كان أُجْدَادُنَا في القديم بالأنْدلس ، ثم انتقلوا إلى مدينة فاس (٤) ، وكان لهم استقرار بالقَيْرُوَان (٥) ، لا أُدْرِى قبل حلولهم الأنْدلس أو بعد ذلك ، وانتقل عمرو (أو عمرون أو عمر) إلى سَبْتَة بعد شُخْنى فاس (٦) .

## مَـوْلِدُهُ:

ولد رحمه الله تعالى في شهر شعبان سنة ستٌّ وسبعين وأربعمائة في مدينة سبتة بالمغرب (٧).

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في : وفيات الأعيان ( ۲۹۲۱ ) ، وتهذيب الأسماء واللغات ( ٤٣/٢ ) ، والصلة ( ٤٤٢ ) ، وتذكرة الحفاظ ( ٤٦/٤ ) ، والنجوم الزاهرة ( ٢٨٦/٥ ) ، وشذرات الذهب ( ١٣٨/٤ ) ، والديباج ( ٢٦٢/٢ ) ، والتكملة ( ١٩٤٣ ) ، وسير أعلام النبلاء ( ٢١٢/٢ ) ، والعبر ( ١٢٢/٤ ) ، والعبر ( ١٢٢/٤ ) ، والبداية والنهاية ( ٢٢/١٢ ) .

<sup>(</sup>٢) نسبة إلى يحصب بن مالك ، قبيلة من حمير باليمن . ( انظر : المراجع السابقة ) .

<sup>(</sup>٣) مدينة مشهورة بالمغرب ، وانظر مراصد الاطلاع ( ٦٨٨/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) مدينة كبيرة مشهورة على برّ المغرب ، وانظر مراصد الاطلاع (١٠١٤/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) مدينة عظيمة بإفريقية في وسط بلاد المغرب العربي ، وانظر معجم البلدان ( ٤٦٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٦) طبقات المفسرين (٢٠/٢).

<sup>(</sup>٧) انظر : الديباج (١٦٨ ) ، وقيل : سنة ( ٤٧٩ هـ ) .

## حَيَــاتهُ وَرحــلَاتهُ :

شبّ القاضى عِيَاض محبًّا للعِلْم راغباً فى طلبه وتحصيله ، فَعَنِى فى طلبه بلقاء الشيوخ ، والأخذ عنهم ، وحُضُور حِلق العِلم ، والحرص على الرِّيادة فيه ، ونيل الإجازات من الشيوخ ، فضرب له أكباد الإبل ، وسلك الطرق ، فرحل إلى الأندلس سنة سبع وخمسمائة ، فَأَخَذَ العِلْم على مشايخها وكانت منارة العلم وقتئذ .

ظُلَّ أبو الفضل كذلك حتى أصبح إمامَ عَصرِهِ في الحديث وعُلُومِهِ ، عالماً بالتفسير ، وجميع عُلُومه ، عالماً بالنَّحو واللَّغة وكلام العرب ، وأيامهم والبَلاغة ، ثم عَادَ من الأندلس ، فأجلَّه أهل سبتة للمناظرة عليه في المدوّنة (۱) وهو ابن ثلاثين سنة أو ينيف (۲) عنها ، ثم أُجُلس للشورى ، ثم ولى قضاء بلده مدَّة طويلة محمدتْ سيرتُه فيها ، ثم نُقِلَ إلى قضاء غرناطة (۳) في سنة إحدى وثلاثين وخمسمائة ولم يطلْ أمره بها ، ثم ولى قضاء سبتة ثانيا (٤).

قال صاحب الصِّلَة : وقَدِمَ علينا قرطبة (٥) فأخذنا عنه بعض ما عنده .

قال الخطيب: وبَنَى الزِّيادة الغربيَّة في الجامع الأعظم، وبَنَى في جانب المينا الراتبة الشَّهِيرة، وعَظُمَ صِيتُهُ، ولما ظهر أمر الموحدين بادر إلى المسابقة بالدُّخول في طَاعَتِهِم، ورَحَل إلى لِقَاء أميرهم بمدينة سلا (٢٠)، فأجزل صلته، وأوجب برّه، إلى أنْ اضطربت أُمور الموحدين عام ثلاثة

<sup>(</sup>١) المدوّنة.: وهي التي رواها سحنون بن سعيد التنوخي عن الإمام مالك في الفروع.

<sup>(</sup>٢) النَّيف : لفظة تستعمل للدلالة على مازاد على العقد (١٠، ٢٠، ٣٠ ... إلخ) إلى العقد الآخر .

<sup>(</sup>٣) مدينة بالأندلس ، وانظر مراصد الاطلاع ( ٩٩٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر: الصلة لابن بشكوال (٤٤٦).

<sup>(</sup>٥) مدينة وسط بلاد الأندلس ، وانظر مراصد الاطلاع ( ١٠٧٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٦) مدينة بأقصى المغرب ، وانظر مراصد الاطلاع ( ٧٢٤/٢ ) .

وأربعين وخمسمائة فتلاشتْ حاله ، ولحق بِمَرّاكُش (١) ، مشرداً به عن وطنه (٢) .

وبالجملة فإنه كان عَدِيم النَّظِير ، حسنةً من حسنات الأيَّام شَدِيد التَّعَصُّب للسُّنة والتَّمَسُّك بها حتى أَمَرَ بإحراق كُتُب الغزالي (٣) لأمرٍ توهمه منها ، وما أحسن قول من قال فيه :

ظَلَمُوا عِيَاضاً وَهُوَ يَحلُمُ عنهمُ وَالظَّلْم بَيْنَ العَالَمِين قَدِيم جَعَلُوا مَكَانَ الرَّاء عيناً في اسْمه كَيْ يَكْتَمُوه وَإِنَّهُ مَعْلُوم لَوْلاه مَا فَاحَتْ أَبَاطِح سَبْتَة وَالنَّبتُ حَوْل خَبَائهَا مَعْدُوم (٤)

### وَفَاتُهُ:

ظلّ (رحمه الله) في غُربيّه عن بلده ومَسقط رأسه حتى قَضَى نحبه في ليلة الجمعة نصف اللَّيلة التَّاسِعَة من جمادى الآخرة ، ودُفِنَ بمَرّاكُش ، وقيل : برمضان سنة أربع وأربعين وخمسمائة (٥) ، فرحم الله الشيخ وأَسْكَنَهُ الفِرْدَوْسِ الأَعْلَى .

### ثَنَاءُ العُلَمَاءِ عَلَيْهِ:

قال ابن خَلِّكان : هو إمام الحديث في وقته وأَعْرَف النَّاس بعُلُومِهِ وبالنحو واللَّغة وكلام العرب وأيَّامهم وأنسابهم (٦).

قال ابن بَشْكُوال: هو من أهل العِلْم والتفنن والذكاء والفهم، استقصى بسبتة مدَّة طويلة حمدت سيرته فيها (٧٧).

<sup>(</sup>١) أعظم مدينة بالمغرب ، وأجلها ، وبها سرير الملوك ، وانظر معجم البلدان ( ١١١/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر : الديباج (٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن محمد بن محمد أحمد الطوسى الإمام الجليل ، أبو حامد ، الغزالى ، توفى سنة ٥٠٥ هـ ، وانظر : البداية والنهاية ( ١٠/٢ ) ، وشذرات الذهب ( ١٠/٤ ) ، والكامل ( ١٧٣/١ ) ، واللباب ( ١٧٣/١ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر : شذرات الذهب ( ١٣٨/٤ ) . (٥) انظر : تذكرة الحفاظ ( ١٣٠٦/٤ ) .

<sup>(</sup>٦) ، (٧) انظر : تذكرة الحفاظ ( ١٣٠٤ ) .

قال الفقيه محمد بن حمادة السَّبْتى : ولى القضاء وله حمسٌ وثلاثون سنة فسار بأَحْسَن سِيرَة ، كان هيِّناً من غير ضَعْف ، صليباً فى الحق (١). قال ابن العِماد الحَنْبَلى : كان عديم النَّظير حسنةً من حسنات الأيَّام شديد التَّعَصُب للسُّنَة (٢).

قال ابن تَغْرى بَرْدِى : كان إماماً حافظاً محدثاً فقيهاً متبحراً ، صَنَّف التَّصَانيف المفيدة ، وانتشر اسمه في الآفاق ، وَبَعُدَ صيتُهُ (٣) .

### مُصَـنَّفَاتُهُ:

أَلَّف القاضى عِيَاض ( رحمه الله ) العديد من المصنفات ، فلم يكن أَحد بسَبتة في عصره أكثر تأليفاً منه .

ذكر صاحب « الديباج المذهب في أعيان المذهب » من مؤلفاته نحو ثلاثين مؤلفاً جليلًا ، كما ذكر صاحب طبقات المفسرين، وكشف الظنون ، وهدية العارفين بعضاً منها .

### مِن مُصَنَّفَاته:

- ١ إكمال المعلم في شرح مسلم .
  - ٢ الشِّفاء .
- ٣ مشارق الأنوار على صحاح الآثار .
- ٤ التنبيهات المستنبطة في مشكلات المدونة .
  - ه ترتيب المدارك وتقريب المسالك .
- ٦ الإلماع . ٧ بغية الرائد .

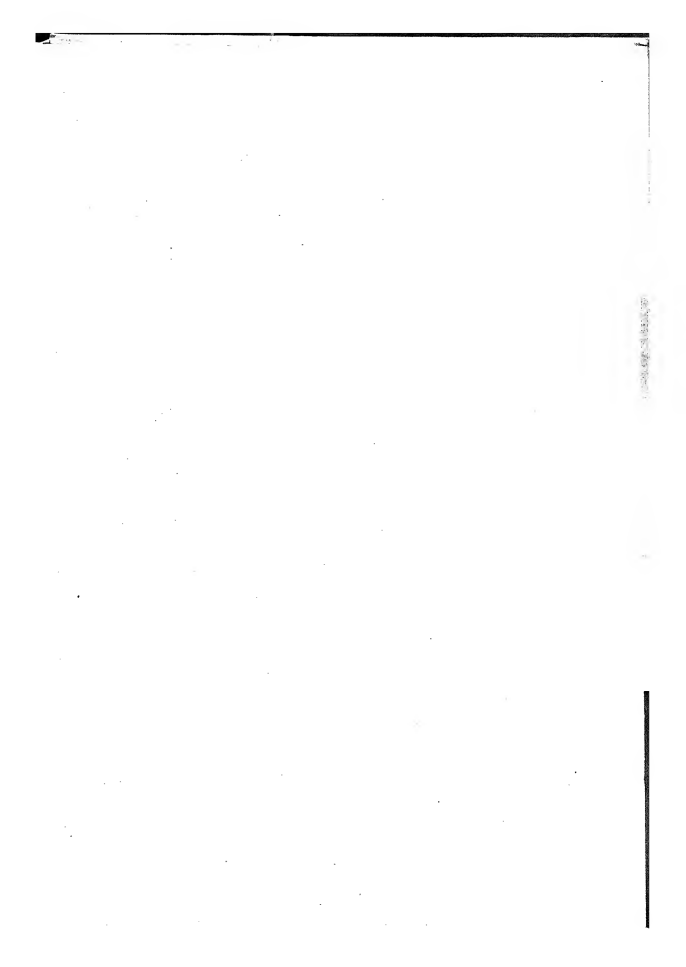
<sup>(</sup>١) انظر : تذكرة الحفاظ ( ١٣٠٤ ) .

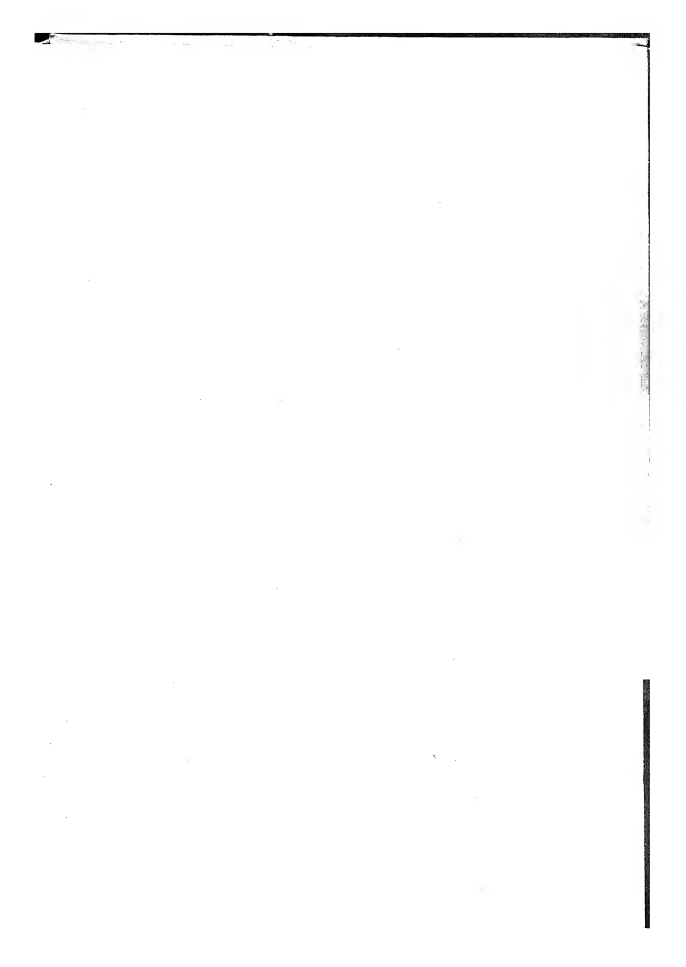
<sup>(</sup>٢) انظر : شذرات الذهب ( ١٣٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) انظر : النجوم الزاهرة ( ٥/٥٠٧ ) .

- ٨ الغنية في شيوخه .
- ٩ المعجم في شيوخ ابن سكره .
  - ١٠ نظم البرهان .
- ١١ الأهل المشروط بينهم التزاور .
  - ١٢ جامع التاريخ .
- ١٣ السَّيف المسلُول على مَنْ سَبِّ أصحاب الرسول عَلِيُّكُم .
  - ١٤ العيون الستة في أخبار سبتة .
    - ٥١ أجموبة القرطبيين .
    - ١٦ سر السراة في أدب القضاة .
      - ١٧ مطامع الأفهام .
      - ١٨ غريب الشهاب .
        - ١٩ العقيدة .
  - ٢٠ مشارق الأنوار في غريب الحديث .
    - ٢١ الصفا بتحرير الشفا .
  - ٢٢ الأجوبة المجبرة عن الأسئلة المتخيرة .
  - ٢٣ غنية الكاتب وبغية الطالب في الصدور والترسل.
- ٢٤ الإعلام بحدود وقواعد الإسلام ، وهو الذي بين أيدينا .

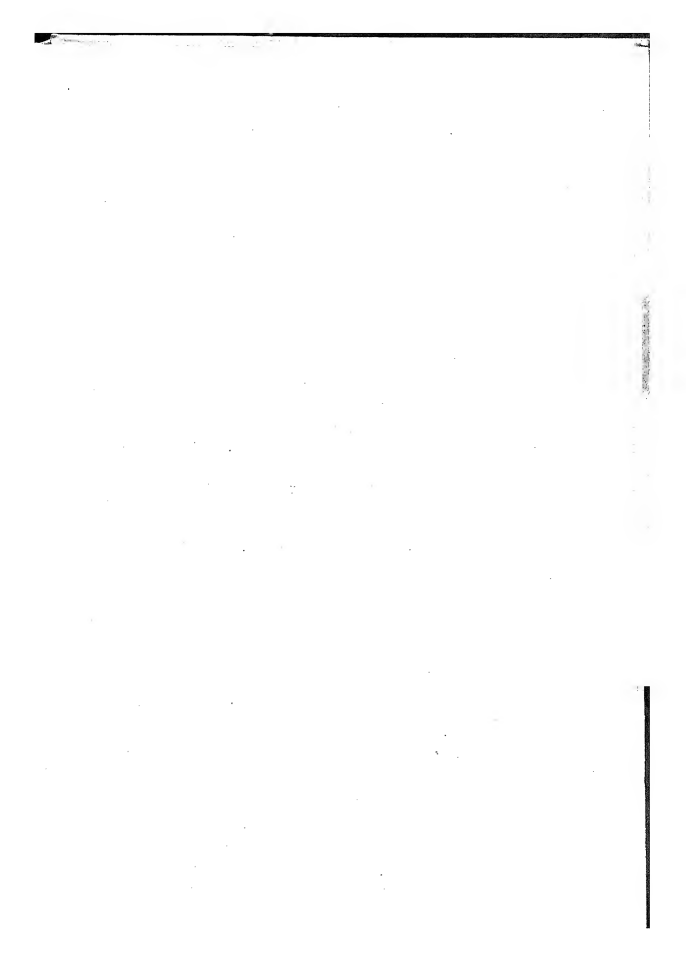
• .





# الانجال المحالية المح

لِلْقَاضِى عِيَاضَ أبى الفضل عِيَاض بن موستى العصبِى السيبىبى ( ٤٧٦ س ٤٤٥ ه )





قَالَ الشَّيْخُ الإمامُ الحافظُ القاضى أبو الفضل عياض بن موسى ابن عياض اليَّحْصُبِيِّ (رضى اللَّـهُ عنه) :

الحمدُ للَّهِ الذي لَا يَنْبَغِى الحمدُ إِلَّا لَهُ ، وَأَسْأَلُهُ أَنْ يَخُصَّ بِأَزْكَى صَلَوَاتِهِ وَأَنْ مَنَ بَرَكَاتِهِ مُحَمَّداً عَيِّلِيِّ نَبِيَّنَا وَآلِهِ ، وَأَنْ يُخْلِصَ لُوجْهِهِ أَقْوَالَ الكُلِّ مِنَّا وَأَعْمَالَهُ .

### وبعــد :

أَيُّهَا الرَّاغِبُ في الخيرِ، الحريصُ على تَدْريبِ المُتَعَلِّمِين لُوجُوهِ البُرِّ، فإنَّكِ سَأَلتَنِي في جَمْعِ فُصُولِ سهلةِ المَأْخَذِ، قريبة المرام (١٠، مُفَسِّرةٍ حُدُود قواعدِ الإسلام.

فاعلمْ (وفَّقنا اللَّه وإِيَّاكَ) أَنَّ مبانى الإسلام [خَمْسُ ] (٢) كما قاله نَبيُّنا (عليه الصلاة والسلام) (٣):

« بُنِـىَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسِ : شَــهَادَةِ أَنْ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَأِنَّ مُحَمَّداً عَبْــدُهُ وَرَسُــولُهُ ، وَإِقَامِ الصَّــلَاةِ ، وَإِيتَـاءِ الزَّكَاةِ ،

 <sup>(</sup>١) المرام: المقصد.
 (١) في (ع) ٥ خمسة ٥.

<sup>(</sup>٣) في (ع ، خ ) : « عليه السلام » فقط .

## و [ صَوْمِ ] (١) رَمَضَانَ ، وَحَجٌ الْبَيْتِ (٢).

\* \* \*

(١) في (ع) « صيام ٥ .

(٢) (متفق عليه ) ورد من حديث ابن عصر ، وجرير بن عبد الله ، وعبد الله ابن عباس :

١ - أما حديث ابن عمر فله عدَّة طرق:

الأولى: من طريق عكرمة بن خالد ، أخرجه البخارى ( ٨ ) ، ومسلم ( ٢٢ ) ، والترمذى ( ٨ ) ، وابن خزيمة والترمذى ( ٢٦٠٩ ) ، والنَّسائى ( ٢٦٨/٢ ) ، وأحمد ( ٢١٣/٢ ) ، وابن خزيمة ( ٣٠٨ ) ، وابن حبان ( ١٨٣/٣ ) الإحسان ) ، والبيهقى فى الشعب ( ٢٠ ، ٢٥ ، ٣٥ ) ، وابن منده فى الإيمان ( ١٨٤/١ ، ٢٠١ ) .

الشانية : من طريق سعد بن عبيدة ، أخرجه مسلم ( ١٩ ، ٢٠ ) ، والبيهقي ( ٤/ ١٩٠ ) ، وابن مُنده في الإيمان (١٨٦/١ ، ١٨٧ ) .

الشالثة: من طريق عاصم بن محمد ، أخرجه مسلم (٢١)، وأحمد (٢٢٠/٢)، وابن خزيمة (٣٠٩)، والبيهقى في الشعب (٣٦٧٣)، وابن منده في الإيمان (١٨٥/١).

الرابعة : من طريق نافع ، أخرجه البخارى ( ١٥٧/٥ ) موقوفاً عليه وهو في حكم المرفوع .

الخامسة : من طريق حبيب بن أبي ثابت ، أخرجه الترمذي (٢٦٠٩) .

السادسة : من طريق يزيد بن بشر ، أخرجه أحمد (٢٦/٢) ، والبيهقى فى الشعب (٢٦/١) .

السابعة : من طويق أبي سويد العبديّ ، أخرجه أحمد ( ٩٣/٢ ) .

الشامنة : من طريق سالم بن عبد الله ، أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٠٩/١٢ ) .

التاسعة : من طريق مجاهد عنه مرفوعًا،أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢١٢/١٢ ) .

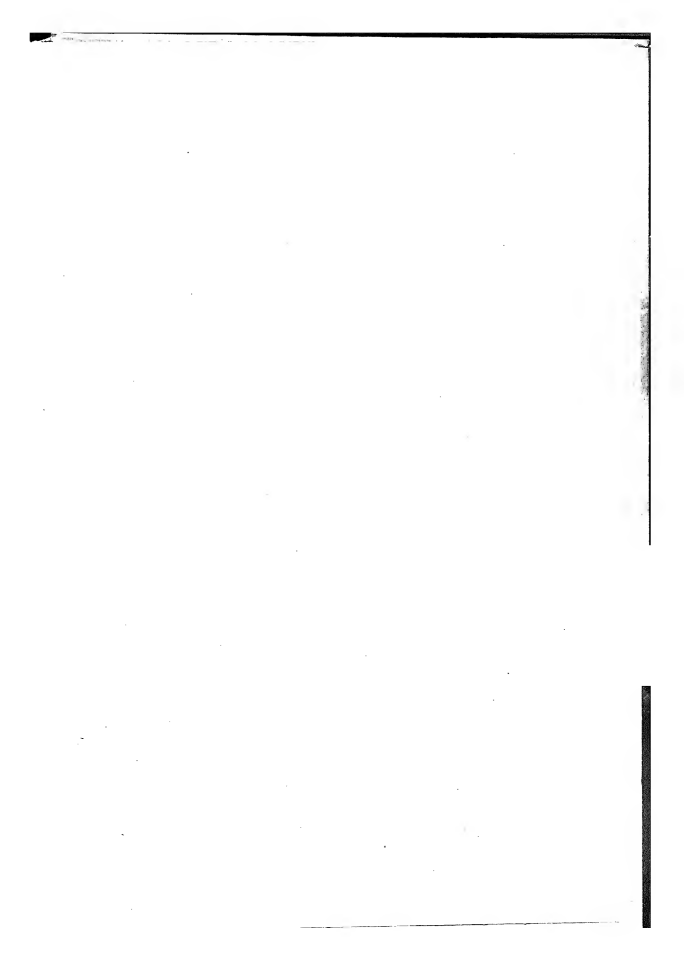
٢ - أما حديث جرير بن عبد الله:

أخرجه أحمد (٣٦٣/٤ ، ٣٦٤ ) ، والطبراني في الكبير (١١٣/١ ) ، وأبو نُعيم في الحلية (٢٥١/٩ ) من طريق الشعبي .

٣ - أما حديث ابن عباس:

أخرجه الطبراني في الكبير (١٧٧/٣).

# القاعدة الأولى وهِي السَّنَانُ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ



# شَـرْحُ الْقَاعِدَةِ الْأُولَى وَهِـى وَهِـى وَهِـى وَهِـى وَهِـى ﴿ الشَّـهَادَتَانِ ﴾ (١)

# وَلَابُدٌّ فِيهَا مِنِ اعْتِقَادٍ بِالْقَلْبِ وَنُطْقٍ بِاللِّسَانِ (٢٠

وتفاصيلُها أَربَعُونَ عقيدةً : عشر (٢) يُعْتَقَدُ وجُوبُها ، وعشر يُعتقدُ استحالتُها ، وعشر يتحقَّقُ وجودُها ، وعشر مُتيقنٌ ورودُها :

فالعشر(٤) الواجبات (٥): .

أَنْ يُعتقَدَ أَنَّ اللَّهَ واحدٌ [ أحدٌ ] (٦) غيرُ مُنقسِم في ذاتِهِ (٧) ، وأنَّه ليس

(١) والشهادتان : لا إله إلَّا الله : أى لا معبود بحق إلَّا الله ، ومحمد رسول الله عَلَيْكَ : أى التصديق الحازم له فيما أخبر به من أُنْبَاء والانْقِبَاد لأمره ، والكفّ والانْتهاء عمًّا نهى عنه . انظر : فتح المجيد ، باب فضل التوحيد (٥٣) .

(٢) وجمهور السلف على أنَّ الإيمان: قول القلب واللسان وعمل القلب واللسان والجوارح، مطابقاً للكتاب والسنة، وأنَّه يزيد بالطَّاعة، ويَنْقص بالمعصية، قال تعالى.: ﴿ ... فَزَادَتُهُمْ إِيمَاناً ... ﴾ [التوبة/١٢٤]، وقال تعالى: ﴿ ... وَيَزْدَادَ اللَّذِينَ آمَنُوا إِيمَاناً ... ﴾ [المدثر/٣٦]، وحكى الشافعى: إجماع الصحابة والتابعين على ذلك كله.

انظر : مجموع الفتاوي (١٥١/٣) ، وقطف الثمر (٨٠).

(٣) ، (٤) وفي (خ) : عشرة ، وهو خطأ من الناسخ .

(٥) العشر الواجبات: أي الواجب اعتقادها . (٦) هذه الكلمة لا توجد في (ع) .

(٧) لابد أنَّ يعتقد الإنسان بأنَّ الله - عَزَّ وَجَلَّ - واحد أحد لاندُّ ولا شَريك له ، وأنَّه غيرُ مُنقسم في ذَاتِهِ ، لأنَّ ذاته سبحانه لا تُماثِلُ الذوات ولا الأُئجسَام .. لا في التقديرِ .. ولا في قبول الانقِسَام والتَّجْزِئة .. فلا يُقال : إنَّ النبي عَيِّلِيَّهُ هو نور الله ؛ لأنُّ نور الله جزء من ذاته ، وذاته لا تتفكك ولا تَنْقَسِم .

وجعله عبد الرحمن عبد الحالق نوعاً من أنواع التوحيد وهو: توحيد الذات .

معه ثان (۱) في إله يته ، وأنَّه حَتَّ قَيُّومٌ (۲) ، لَا تَأْحَذُهُ سِنةٌ وَلَا نَوْمٌ (۳) ، وأنَّه الله كُلِّ شَيْءٍ قديرٌ ، وأنَّه عالمٌ بما ظَهَرَ وَمَا بَطن (۵) ، ﴿ ... لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمْوَاتِ وَلَا فِي وَمَا بَطن (۵) ، ﴿ ... لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمْوَاتِ وَلَا فِي اللَّمْ مُوَاتِ وَلَا فِي اللَّمْ مُوَاتِ وَلَا فِي اللَّمْ مُونِ ... ﴾ [سأ / ٣] ، وأنَّه مُدَبِّر (١) لكلِّ [شَيْء] (٧) ، كائن من خير أو شَر (٨) ، ما شَاء كان ، وما لم يَشَأ لم يَكُن (٩) ، وأنَّه سَمِيعٌ بصيرٌ متكلمٌ بغير جارحة (١) ولا آلةٍ (١١) ، بل سمعُهُ وبصرُهُ وكلامُهُ صِفَاتُ له لا تُشبه

انظر : تفسير ابن كثير ( ٢٦٤/١ ) ، شرح الطحاوية ( ١٢٠ ) .

قطف الثمر (٧٩) ، وابن كثير ( الأنعام /١٠٢ ) .

(٦) في (ع) مريد . • (٧) هذه الكلمة لا توجد في (ع) .

(٨) مُدَبِّرٌ لِكُلِّ شَيْءٍ: أَى أَن أَفعال العباد وإن كانت كَشباً لهم إلَّا أَنَّها لاَ تخرج عن كَوْنها مُراداً لله تعالى .. فلا يقع فى ملكه ( من خير أو شر ) إلَّا ما يريد ، وإن كان الله لم يَأْمُرْ بها إلَّا أَنَّه من الأَزَل قد أراد وقوعها والأَمْرُ غير الإرادة .. فقد يَأْمُر بالشيء ويريدُ وُقُوعه! كأمر الملائكة بالسجود .. وقد يأمر بالشيء ولا يريد وقوعه! كأمر إبليس بالسجود .

شرح الطحاوية (١١٣ ) ، وقطف الثمر (٨٤ ) .

(٩) ما شاء كان بإرادَة أزليّة أَرْجدتِ الكائنات ، ودَبَّرتِ الحادثات بغير ترتيب أفكارٍ ،
 ولا تَربُّص زمانٍ ، وما لم يَشَأُ إرادَتَهُ لم يكن له وجود أو فعل .

(١٠) في (خ) : جوارح .

(١١) فهو سميع بسمع يتكشَّفُ به كمالَ صفاتِ المسموعاتِ ، من غيرِ آذانِ ، وبصير =

<sup>(</sup>١) ليس معه ثان : لِأَنَّه ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ... ﴾ [ الأنبياء / ٢٢ ] .

 <sup>(</sup>٢) حَتى : فلا يموت .. وهو مُخْتص بذلك دون خَلقه فإنَّهم يَمُوتُون ، قَشُوم : أَى مُفْتَقرةٌ إليه الخَلائق ؛ وهو غنى عنهم .

انظر : تفسير ابن كثير ( ٢٦٤/١ ) ، شرح الطحاوية ( ١٢٠ ) .

 <sup>(</sup>٣) لَا تَأْخُدُهُ : أى لا تَغْلبه ، سِنَةٌ : وهى مقدمات النوم والوسن والتعاس ، ولا نَوْم : حقيقى أقوى من السَّنة .

 <sup>(</sup>٤) إلـه كل شيء : أي المعبود الحق ، والمألُّوه لكل شيء ، وخالقه : أي مُبدع ومُنْشِئُ كلِّ شيء ﴿ ذَلِكُمُ اللَّـهُ رَبُّكُمْ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقِي كُلِّ شَيْءِ ... ﴾ [ الأنعام / ١٠٢ ] .

<sup>(</sup>٥) عالمٌ بجميع المعلومات ، مُحيطٌ بِكُلِّ المُوجودات ﴿ ... لَا يَعْزُبُ عَنْـهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِى السَّـمْوَاتِ وَلَا فِى الأَرْضِ ... ﴾ [ سبأ / ٣ ] وجميعها في عِلْمه سواءً ما ظهر وبَانَ واتَّضح ، وما بَطن وخَفي .. دقيقها وجليلها .. أوَّلها وآخرها ، وعلمه بها قَدِيمٌ قِدَمَ ذاته وصفاته .

صفاتُه الصَّفات ، كما لا تُشبه ذاتُهُ الذَّوات (١) ، ﴿ ... لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (٢) [ الشورى / ١١] .

#### والعَشْرُ المستَحيلَات (٣):

أن يُعتَقَدَ أنَّه تعالى يَستَحيل عليه الحُدُوثُ ، والعدمُ (٤) ، بل هو تعالى بصفاتِهِ وأسمائِهِ ، قديمٌ باقِ ، دائمُ (٥) الوجودِ ، ﴿ ... قَائِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ ... ﴾ (١) [الرعد/٣٣] ليس له أولٌ ولا آخِرٌ ، بل ﴿ هُوَ الْأُوَّلُ وَالْآخِرُ ... ﴾ (٧) [الحديد/٣] ، وَأَنَّهُ لا إِلٰهَ سواهُ ، ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهة وَالْآخِرُ ... ﴾ (٧)

<sup>=</sup> ببصر يتكشَّفُ به كمال التَّفْرِيق بين المبصرات ، من غير حَدَقَةِ ، ولا أجفان ، ولا تحجب رُؤْيتَهُ الظُّلمات ، مُتكلم بكلام قديم ، قائم بذاته لا يشبه كلام المخلوقات ، فليس بصوت يَحْدثُ من انسلال هواء ؛ أو بانطباق شفة أو تحريك اللَّسان .

انظر في ذلك شرح الواسطية (٤٣) ، ومجموع الفتاوي (١٣٢/٣) .

<sup>(</sup>١) لَا تُشْبِه صفاته : صفات المحلوقين ، فهو يعلّم لا كَعِلْمنا ، ويسمع لا كسمعنا ، ويُتُصر لا كبصرنا ؛ لأنَّ ذاته ليست كالذوات ، لا تتخيلُها العُقول ، ولا تُذرِكُها الأَذْهان .

مجموع الفتاوى (١٠/٣ – ١٦ ) ، وشرح الطحاوية (٩٨ ، ١١٧ ) .

<sup>(</sup>٢) ليس كمثله شيء : أي لا يُشْبِهُهُ شيءٌ من خَلْقِهِ ، وَلَايُشْبِهُ شيئاً من خَلْقِه وهو السميع البصير .

مجموع الفتاوي (۱۰/۳ - ۱٦)، وشرح الطحاوية (۹۸، ۱۱۷).

<sup>(</sup>٣) أى التي يستحيل وقوعها في ذاته سبحانه .

<sup>(</sup>٤) يستحيل عليه الحمدوث : لأَنَّ الشيء الحادث لابدٌ له من مُحْدِثِ قَدْ أَوْجِده ، والله غير ذلك لأَنَّهُ واجب الوجود بنفسه ، وكلَّ حادث لابد له من العدم : أى الْفناء والله لا يفني ولا يبيد . انظر : شرح الطحاوية ( ١١١) ، وابن كثير ( الرعد/٣٣ ) .

<sup>(</sup>٥) هـذه الكلمة كتبت في المخطوطة بالتسهيل (دايم) ، وكذلك ما شابهها .

<sup>(</sup>٦) بل إن الله قديم بلا ابتداء ، مُحْدِثُ لكل الحادثات ، سبق وُجُودُهُ وجودَها باقي دائم الوجود لا يَقْنى قائم على كلّ نفس منفوسة ، يعلم ما كسبت من خير وشر ، ولا تَخفى عليه خافية .

انظر : شرح الطحاوية (١١١) ، وابن كثير ( الرعد/٣٣ ) .

 <sup>(</sup>٧) ليس له أوّل ؛ وهو الأوّل فليس قبلة شيء من الخلق ، وكان قبل كل شيء ، وهو الآخر
 الباقي فليْسَ بعده شيء . انظر : تفسير ابن كثير ( الحديد/٣) .

إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ... ﴾ [الأنبياء: ٢٢] ، وَأَنَّهُ مُسْتَغْنِ عَنْ جَمِيعِ خَلْقِهِ ، غَيْرُ مُحْتَاجِ إِلَى ظَهِير فَى مُلْكِهِ (١) ، وَأَنَّهُ لَا يَشْعَلُهُ شَأْنُ (٢) عَنْ شَأْنِ فَى قَضَائِهِ وَأَمْرِهِ (٣) ، وَأَنَّهُ لَا يَحْوِيهِ مَكَانٌ فَى سَمَاوَاتِهِ وَلَا أَرْضِهِ ، بَلْ هُوَ كَمَا كَانَ قَبْلَ خَلْقِ المكانِ ، وَأَنَّهُ لَيْسَ بِجَوْهِرٍ وَلَا جِسْمٍ ، وَلَا عَلَى صُورَةٍ وَلَا شَكْلٍ ، وَلَا لَهُ شَبِيهٌ (٤) وَلا مَثِيلٌ (٥) ، بَل هُوَ الْأَحَدُ الصَّمَدُ الذَى لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَا مُنْ يُولَدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَا مَثِيلُ (٥) ، وَأَنَّهُ لا تَحْلُهُ الحَوَادِثُ [ وَلَا التَّغْيِيرَاتُ (٧)] (٨) ،

(١) وهو مُسْتَغْن : أَى الغَنيَ عن الخُلْق ، فلا يَتلغوا ضُرَّه فيضرُّوه ، ولا يَتلغوا نَفْعه فَيَنْفَعوه ، بل كلهم فقراء إليه ؛ فلا يحتاج إلى نَصير ولا ظهير في ملكه ؛ لأَنَّه هو الغنى الحميد ، وهو الرَّازق بلا كلهم فقراء إليه أنه بلا مَخافة .

انظر : شرح الطحاوية (١٢٢ ) .

(٢) هذه الكلمة في الأصل بالتسهيل (شان) .

(٣) لَا يَشْغَلُه شَأْنٌ : أى طلب أو قصد عن شَأْنِ آخر ، لأَنَّ ذلك كلَّه يُقْضى بكلمة واحدة منه سبحانه وهي : ( كن »، ولو أنَّ الإِنْسَ والجن سألوه في صعيد واحد لأعطى كل واحد مَسْأَلتَهُ ، وما نَقَص ذلك من مُلْكِه شيء ، وكل يوم سبحانه وتعالى في شَأْنِ من غُفْران ذنب ، وتَفْريج كرب .

انظر : شرح مسلم الحديث رقم (٢٥٧٧ ) ، وتفسير ابن كثير ( الرحمن/٢٩ ) .

(٤) لا يحويه سبحانه ولا يُجيطُه ولا يحده مكان في سماواته ولا أرضه لأنه ليس بجوهر محدود ، ومقدر يحتاج لحيز يحوزه ويحويه ؛ إذا لأصبح فيه إمّا متحركاً أو ساكناً ، ولامتنع عليه الحروج منه أو التواجد في غيره ؛ ممّا يجعل له حدوداً كحدود المخلوقات ، ويستحيل عليه ذلك لأنّه كان قبل خلق المكان ، وأنّه ليس بجسم يتألف من أجزاء ، تتفرق وتتجمع ، وليس على صورة تستطيع العقول أن تتخيلها ، ولا شكل تُذركه الأفهام ، ولا يوجد له شبيه في أسمائه ولا صفاته ، ولا مثيل يكافيء قدرتَه وعظمتَه ومذهب السلف إنبات للصفات بلا تشبيه ، وتنزيه بلا تعطيل .

انظر : شرح الطحاوية (١١٧) ، ومجموع الفتاوى ( ٢٦٤/٥ ) ، وقطف الثمر (٤١ ) .

(٥) في (ع) : مثل

(٦) فهو الواحد الأحد الذى لا نظير له ولا وزير ، ولا شبيه ولا عديل ، الكامل فى صفاته ، الصَّمد الذى كَمُلَ سُؤْدده ، وصَمَدَتْ إليه الحلائق ، الذى لم يلد ولم تكن له صاحبة ، ولم يولد ليس له أم أو أبّ ، ولم يكن له كفواً أحد .

شرح الواسطية (٣١) ، وتفسير ابن كثير ( الإخلاص ) .

(٧) في (ع) : والتُّغيرات .

(٨) ولا تُحِله ولا تُغيره ، ولا تُؤثر فيه الحوادث التي خُلقَتْ بإرادتِهِ ، والتي يستحيل عليها =

وَلَا تَلْحَقُهُ النَّقَائِصُ [ وَلَا ] (١) الآفات (٢) ، وَأَنَّهُ لَا يَلِيقُ بِهِ الظَّلْمُ ، بَلْ قَضَاؤِهُ كُلُهُ حِكْمَةٌ وَعَدْلٌ (٣) ، وَأَنَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ مِنْ أَفْعَالِ خَلِيقَتِهِ بِغَيْرِ فَضَائِهِ كُلُهُ حِكْمَةٌ وَعَدْلٌ (٣) ، وَأَنَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ مِنْ أَفْعَالِ خَلِيقَتِهِ بِغَيْرِ فَضَائِهِ وَخَلْقِهِ وَإِرَادَتِهِ (٤) ، بَلْ ﴿ تَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلًا لاَ مُبَدِّلًا وَخَلْقِهِ وَإِرَادَتِهِ (١) ، بَلْ ﴿ تَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلًا لاَ مُبَدِّلًا لَا يُعْبَلُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ... ﴾ لِكَلِمَاتِهِ ... ﴾ [الأنهام / ١١٥] ، ﴿ الله يُسْأَلُونَ ﴾ [الأنهاء / ٢٣] (٥) . والطر / ٨] ، ﴿ لَا يُسْأَلُونَ ﴾ [الأنهاء / ٢٣]

وَالعَشْرُ المُتَحَقِّقُ وُجُودُهَا (٦):

أَنْ يُعْتَقَد (Y) أَنَّ الله تَعَالَى أَرْسَلَ لِعِبَادِهِ أَنْبِيَاءَهُ وَرُسُلَهُ (<sup>()</sup>)، وَأَنَّهُ أَنْزَلَ

= الوجود بنفسها ، وَتَفْتَقر إليه سبحانه ، ولا المتغيرات المختلفة التي تؤثرُ في تلك الحادثات . (١) في (ع) : ولآفات .

(ُ٢) وَلاَ تَلْحَقُهُ وَلاَ تُلْصَقَ بِهِ النقائصِ التي تأتى عن العَجْزِ ، أو من الآفات ، فهو سبحانه منزه عن ذلك ؛ بل له الكمالُ المطلق في كل شيء ، وكل نقص للمخلوق ، فالله مُنزة عنه وكل كمال (يليق بجلاله) فالله أولِي به . إ

(٣) لا يليق به الظُّلم ؛ لأَنَّهُ عجز ، والعجزُ نفصٌ ، والنَّقصُ لا يُنْسب إليه سبحانه وقال : «ياعِبَادِى إِنِّى حَرَّمتُ الظُّلْم عَلَى نَفْسِى ، وَجَعَلْتُهُ يَيْنَكُم مُحَرَّماً ، ، وقضاؤه عدل : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرُةٍ ... ﴾ [ النساء / ٤٠] ، ﴿ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ [ الكهف / ٤٩ ] .

مجموع الفتاوى (١٣٦/١٨)، وتفسير ابن كثير ( النساء / ٤٠ ، والكهف / ٤٩ ). (٤) ليس شَيْءٌ من أفعال خَلِيقَتِهِ خيراً كان أم شرًا ، ضارًا كان أم نافعاً إلا كان من خلق الله وتَقْدِيرهِ ، وهي في نَفْس الوقتِ من كسبِ العبد وتَدْييره ، فلا يقع شيء في مُلْكِهِ إلا كان من قضائه وخَلْقه وإرادتِهِ وإنْ كان سبحانه يُريد المعاصى قَدَراً ، فهو لا يُحبها ولا يَرْضاها ، ولا يَأْمُر بها ، بل يغضها .

انظر : شرح الطحاوية (١١٣) ، وقطف الثمر (٨٤) .

(٥) وتسمَّتُ كلمة ربك صدقاً فيما قال ، وأَمَرَ بفعله ، وعمدلًا فيما حكم ، لا مبدل لكلماته ، ولا مغير لقضائه ، ولا نحلف لِوَعْدِهِ ، وهو السَّميع لأقوال عباده العليم بحركاتهم وسكناتهم ، وكل ضلال وهداية واقع بتقديره ، ولا يُشأَلُ عمًا يفعل ، فهو الحاكم الذي لا مُعَقَّب لحكمه ، ولا يُعتَرضُ عليه أحد لعظمته وعدله ، وهم يُشأَلُون : أي يسألهم ربهم عن كل شيء فعلوه .

انظر : تفسير ابن كثير ( الأنعام/١١٥ ، والأنبياء/ ٢٣ ، وفاطر/ ٨ ) .

(٦) أى أنها موجودة كائنة .

(٨) يجب علينا أن نؤمن إيماناً جازماً بأنَّ الله أُرسلَ لعبادِهِ أنبياءٌ ورسلًا وأنَّ في كل أُمِّةِ رسولًا منهم ليقولوا : أنِ اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت .. ، صادقون مصدقون ، كرام بَرَرَة ، أُمناء ، = عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَكُتُبَهُ (١) ، وَأَنَّهُ خَتَمَ الرِّسَالَةَ بِمُحَمَّدٍ نَبِيِّنَا عَلِيْكُمْ ، وَأَنَّهُ أَنْزَلَ عَلَيْهِ القُوْآنَ هُدًى للنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الهُدَى وَالفُوْقَانَ (٢) ، وَأَنَّهُ كَلَامُ رَبِّنَا لَيْسَ بِمَخْلُوقٍ (٣) ، وَأَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِيمَا أَخْبَرَ بِهِ صَادِقٌ ، وَأَنَّ لَيْسَ بِمَخْلُوقٍ (٣) ، وَأَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِيمَا أَخْبَرَ بِهِ صَادِقٌ ، وَأَنَّ لَيْسَ بِمَخْلُوقٍ (٣) ، وَأَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِيمَا أَخْبَرَ بِهِ صَادِقٌ ، وَأَنَّ الْجَنَّةُ [ حَقِّ ] (٥) ، وَالنَّارَ حَقِّ ،

 مُؤَيِّدُون بالبراهين من ربهم ، وأنَّهم بلَّغوا ما أمرهم اللَّهُ بتبليغهِ ، ولم يكثَمُوا ولم يغيروا ولم يَزيدوا شيئاً من قِبَلِ أنفسهم ، وأنَّهم كلهم على الحق المبين .

وأن نؤمن بأن الله فضَّل بعضهم على بعض، فمنهم خمسة هم أولوا العزم: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد ، وفَضَّل محمداً على إبراهيم - عليهم الحيلين : إبراهيم ومحمد ، وفَضَّل محمداً على إبراهيم - عليهم الصلاة والسلام - .

وأن الله اتخذ إبراهيم خليلًا ، ومحمداً ﷺ خليلًا ، وكلَّم موسى تكليماً ، ورفع إدريس مكاناً عليًّا ، وأنَّ عيسى عبدُ الله ورسوله وكلمتُهُ ألقاها إلى مريم وروح منه .

(۱) وأن الله أنزل عليهم آياته: أى معجزات، وكتبه وذكر الله بعضَها، فذكر التوارة لموسى، والإنجيل لعيسى، وصحف إبراهيم وموسى، والزَّبُور لداود، وذكر باقى الكتب إجمالًا بقوله: ﴿ لَقَدْ أَرْسُلْنَا رُسُلْنَا بَالْبَيْنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ ... ﴾ [ الحديد/ ٢٥]. فيجب الإيمانُ بما فُصَّل وأُجْمِل. انظر: تفسير ابن كثير ( الحديد/ ٢٥).

(٢) وَخَتَمُ الرِّسَالَة بمحمد ﷺ لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدِ مِّن رِجَالِكُمْ وَلَكِن رُسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِينَ ... ﴾ [ الأحزاب / ٤٠ ] ولقوله ﷺ : « وأنا خاتم النبيين ولا نبى بعدى » ، وأنزل عليه القرآن هدى للناس إلى صراط الله العزيز الحميد ، ولتوضيح ما يجب عليهم من أحكام في العبادات والمعاملات .

قطف الثمر (٨٩)، وشرح الطحاوية (١٦٦)، وتفسير ابن كثير ( الأحزاب/٤٠).

(٣) وهر كَلاُمُ ربنا ليس بمخلوقِ لقُوله - عَزَّ رَجَلَّ - : ﴿ وَاتْلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكُ مِن كِتَابِ
رَبُكَ لاَ مُبَدُلُ لِكَلِمَاتِهِ ... ﴾ [ الكهف / ٢٧ ] ، وقوله : ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مُنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ
فَأَجِوْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ اللَّهِ ... ﴾ [ التوبة / ٣ ] تكلَّم به ربُّ العالمين حقيقة وأُنْزلهُ على نبيّه ﷺ وَحْياً ، فهو وإِنْ خُطَّ بالبَتَانِ ، وَتُلِي باللِّسَانِ ، وحُفِظَ بالجَنَانِ وسُمِعَ بالآذان ، وأَبْصَرَتْهُ العَيْنانِ
لاَ يُخْرِجُهُ ذلك عن كونِه كلام الرحمن منه وإليه .

مجموع الفتاوى ( ١٤٤/٣ - ١٧٦ ) ، وشرح الطحاوية ( ١٦٨ ) ، وانظر رسالة الحيدة . ( ) وهو عَيِّلِيَّةِ صادق فيما أخبر به عن ربه وشريعتُهُ ناسخةٌ ولاغيةٌ لجميع الشرائع السابقةِ في أحكايها وحدودها ومعاملاتِها ؛ لأنَّه خاتم النبيِّين ورسول الإنس والجن من رب العالمين .

(٥) لانوجد هذه الكلمة في (ع).

وَأَنَّهُمَا مَوْجُودَتَانِ ، لأَهل الشَّقَاء والسَّعَادَةِ مُعَدَّتَانِ (١) ، وَأَنَّ الْمَلَائِكَةَ حَقِّ ، مِنْهُمْ حَفَظَةٌ يَكْتُبُونَ أَعْمَالَ العِبَادِ ، وَمِنْهُمْ رُسُلِ اللَّهِ إِلَى أَنْبِيَائِهِ ، وَهِنْهُمْ وَيَفْعَلُونَ وَهِ ... مَلَائِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَّا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم / ٦] (٢).

#### وَالعَشْرُ المُتَيقَّنُ وُرُودُهَا (٣):

أَنْ تَعْتَقَدَ أَنَّ الدُّنْيَا فَانِيَةٌ ، و ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [الرحمن/٢٦] (١) ، وأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى

(١) والجِنَّةُ حقَّ والنَّارُ حقِّ وأَنَّهُمَا مخلوقتان موجودتان لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - في الجنة : ﴿ ... أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران / ١٣٣]، وفي النار: ﴿ ... أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة / ٢٤]، ولاطلاع النبي عَلِيَّةُ عليهما ، وأنَّهما باقيتانِ لا تفنيان لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - فيهما : ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا أَبُداً ﴾ ، وأُعِدَّنَا لأَهْل الشقاء : أي الكفَّار ، والسّعادة : أي المؤمنين . انظر : شرح الطحاوية أبداً ﴾ ، وقطف الثمر ( ١٣٣ ) ، وتفسير ابن كثير ( البقرة / ٢٤ ، وآل عمران / ١٣٣ ) .

ُ (٢) ويجب الإيمان الجازم بأن وجود الملائكة حقّ ، وأنَّهم خلق من خلق الله ، خَلَقَهُم من نُورٍ ، وهم عِبَاد مُكْرمون ، لا يَسْيِقُونَهُ بالقولِ ، وهم بأثرِهِ يعملون و ﴿ لَا يَعْصُونَ اللَّـهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [ التحريم / ٦ ] .

وهم أقسام ، فمنهم الموكّل بالرسل وهو (جبريل) ، بالقطر وهو (ميكائيل) ، وبالصور وهو (ميكائيل) ، وبالصور وهو (إسرافيل) ، ويقبّضِ الأرواح وهو (ملك الموت)، ومنهم الموكّل بأعمال العبّاد وهم الكرام الكايّبُون ، والموكّل بالجنّةِ ، وهو (رضوان) ومن معه ، والموكّل بالنّار ، وهو (مالك) ومن معه من الرّبّانية ورؤساؤهم تِشعّة عَشَر ، والموكّل يفِتَنِ القّبْرِ وهما (مُنكر ولكير) ، ومنهم حملة العرش .

م . فيحب الإيمان بذلك كله ، وبكل ما ذُكر في الكتاب والشُّنة ، وما يعلم جنود ربك إلَّا هُو . شرح الطحاوية (٢٩٧ ) .

(٣) أي ستكون وتحدث ، ويمر بها الإنسان .

انظر : تفسير ابن كثير (القصص / ٨٨ ) ، و (الرحمن / ٢٦ ) .

(٤) فلابدً أن نعتقد اعتقاداً جازماً بأنَّ الدنيا بما فيها وبما عليها فانية ، بائدة هالك ، لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَجَلَّ - : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَجَلَّ - : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَجَلَّ مَنْ عَلَيْهَا وَجَلَّ مَنْ عَلَيْهَا وَكَالَ مَنْ عَلَيْهَا وَكَالَ مَنْ عَلَيْهَا وَجَلَّ مَنْ عَلَيْهَا وَكَالَ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلْ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلْ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلْ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلْ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُهُ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلُّ مَنْ عَلَيْهِا وَكُلْ مَنْ عَلَيْهَا وَعُلْ مَنْ عَلَيْهَا وَكُلْ مَنْ عَلَيْهَا وَعُلْمُ وَلَمْ وَلَا عَلَيْهَا وَعُلْهَا وَعُلْهَا وَعُلْمُهُ وَلَا عَلَيْهِا وَعُلْهُا وَعُلْمُ مِنْ مَنْ عَلَيْهَا وَعُلْمُ وَلَا عَلَيْهَا وَعُلْهُا وَعُلْمُ وَمُولِهُ وَمُولِهُ وَلَا عَلَيْهُا وَعُلْمُ وَلَا عَلَيْهَا وَعُلْهُ وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهُا وَعُلْمُ وَلَا مُؤْمِلُونَ كُولُولُهُ وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْهِا وَعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا وَلَا عَلَيْكُوا مُعْلَمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلُولُ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُولُ مَا عَلَاكُونُ مُوالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُولُوا مُعْلَى مُعْلَمُ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُوالْعُلْمُ مِنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُولِمُ الْعُلْمُ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُوالْعُلُولُ مُنْ عَلَيْكُوا مُعَلِمُ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُوالْعُلُولُوا مُنَاعِلُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُوالْعُلُولُوا مُوالْعُلُولُوا مُلْعُلُولُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُنْ عَلَيْكُوا مُوالْعُلُ

(ه) وأن الخلق يُفتنون في قبورهم ؛ لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ وَحَاقَ بِآلِ فِزَعَوْنَ سُـوءُ =

يَحْشُرُهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ ، كَمَا بَدَأَهُمْ يَعُودُونَ (١) ، وَأَنَّ الحِسَابَ حَقِّ ، وَأَنَّ الحِسَابَ حَقِّ ، وَأَنَّ الحَوْضَ حَقِّ (٢) ، وَأَنَّ الحَوْضَ حَقِّ (٤) ، وَأَنَّ

الْعَذَابِ \* النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيًّا ﴾ [ غافر / ٥٥ ، ٤٦ ] ، وقد استعاذ منه النبى عَلَيْكَ بقوله : ( اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُودُ بِكَ مِن فِئْتَةِ القَبْرِ » رواه مسلم ، وهم فى قبورهم إما ينعمون فيكونون فى روضة من رياض الجنة ، أو يعذبون فيكونون فى حفرة من حفر النار .

انظر : شرح مسلم ( ٥٨٥ ) ، وقطف الثمر ( ١٢١ ) ، وتفسير ابن كثير ( غافر / ٥٥ ، ٤٦ ) .

(١) ثم بعد ذلك يحشرهم ربهم ، وهى الإعادة بعد الفناء ؛ لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – :

﴿ ... وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ [ الكهف / ٤٧ ] ، وقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ يَوْمُ لَنَاهُمُ عُفَاةً عُزَاةً غُولًا لَنَاهُ مُخْفَاةً عُزَاةً غُولًا (غير مختونين) وَلَا يعجز عَنْ إِعَادَتِهِم مَنْ خَلَقَهُم ولم يَكُونُوا شيئاً ، وَكَمَا بَدَأَهُم يَعُودُونَ » رواه (غير مختونين) وَلَا يعجز عَنْ إِعَادَتِهِم مَنْ خَلَقَهُم ولم يَكُونُوا شيئاً ، وَكَمَا بَدَأَهُم يَعُودُونَ » رواه

مسلم .

فتح الباری (۱۸۰/۱۳ ) ، وشرح مسلم (۲۸۹۰ – ۲۸۹۲ ) .

(٢) ويقفون فى صعيد واحد وذلك يوم الحساب ، والقضاء والفصل ، وينصب الميزان الذى تُوزن به الأعمال ، ظاهرها وباطنها ، لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيامَةِ ...﴾ [ الأنبياء / ٤٧ ] ، وقوله : ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا الْفَسَهُم ... ﴾ [ الأعراف / ٩ ] .

ويجب الإيمان بأنَّه كِفَّتان للحسنات ، وكِفَّة للسيئات لقوله عَلِيُّكُم : ١ ... فَتُوضَع السَّجلَّات في كِفَّة ، والبِطَاقة في كِفَّة فطاشت السَّجلَّات ، وَتُقُلَّتُ البطاقة ... » رواه الترمذي وحسنه الحاكم

انظر : مجموع الفتاوی (۱٤٦/٣) ) ، وتفسیر ابن کثیر ( الأنبیاء / ٤٧ ، والأعراف / ٩ ) . (٣) والصراط حق لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ وَإِن مّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ... ﴾ [ مريم / ٧١ ] ، وقوله عَلَيْتُهُ في حديث الشفاعة : ( يؤتى بالجسر فيجعل بين ظهری جهنم » رواه مسلم ، وهو ممدود على حافتى جهنم ، أحدُ من السَّيف ، وأدقُ من الشَّعر ، على جانبه كلاليب ( خُطَّاف ) يجتازه الناس على قدر أعمالهم .

انظر : الفتح ( ۱/۹۶۱ ) ، وشرح الطحاوية ( ٤١٥ ) ، ولوامع الأنوار ( ١٨٩/٢ ) ، وقطف الثمر (١٢٦ ) .

(٤) والحموض حق لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ إِنَّا أَعْطَيْتَاكَ الْكَوْثَقَ ﴾ [ الكوثر / ١ ] ، وقول النبى عَلَيْتُ : ﴿ أَنَا فَرَطُكُم عَلَى الحَوض ، ماؤه أشد بياضاً من اللَّبن ، وأحلى من العَسَل ، آنيته عدد نجوم السماء ، وطوله شهراً ، وعرضه شهراً ، من شرب منه شربة لا يظمأ بعده أبداً » رواه مسلم . انظر : الفتح ( ٤٦٣/١١ ) ، وتفسير ابن كثير (الكوثر) ، ولوامع الأنواز ( ٤٦٣/١ ) ) .

الأَبْرَارَ فِي الجَنَّة [ فِي ] (١) نَعِيمٍ ، وَالكُفَّارَ فِي النَّارِ [ فِي ] (٢) جَحِيم ، وَأَنَّ الله تَعَالَى المُؤْمِنِينَ يَرَوْنَ الله ـ عَزَّ وَجَلَّ ـ بِأَبْصَارِهِمْ فِي الْآخِرَةِ (٣) ، وَأَنَّ الله تَعَالَى يُعَذِّبُ بِالنَّارِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ أَهْلِ الكَبَائِرِ مِنَ المُؤْمِنِينَ ، وَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ ، وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ النَّارِ إِلَى الجَنَّةِ بِفَصْلِ رَحْمَتِهِ ، وَشَفَاعَةِ الأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِهِ ، حَتَّى لَا يَنْقَى فِي جَهَنَّمَ إِلَّا الكَافِرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ مِنْ عَبَادِهِ ، حَتَّى لَا يَنْقَى فِي جَهَنَّمَ إِلَّا الكَافِرُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ مِنْ عَبَادِهِ ، حَتَّى لَا يَنْقَى فِي جَهَنَّمَ إِلَّا الكَافِرُونَ ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا ذُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ... ﴾ [الساء/١١٦] (٤).

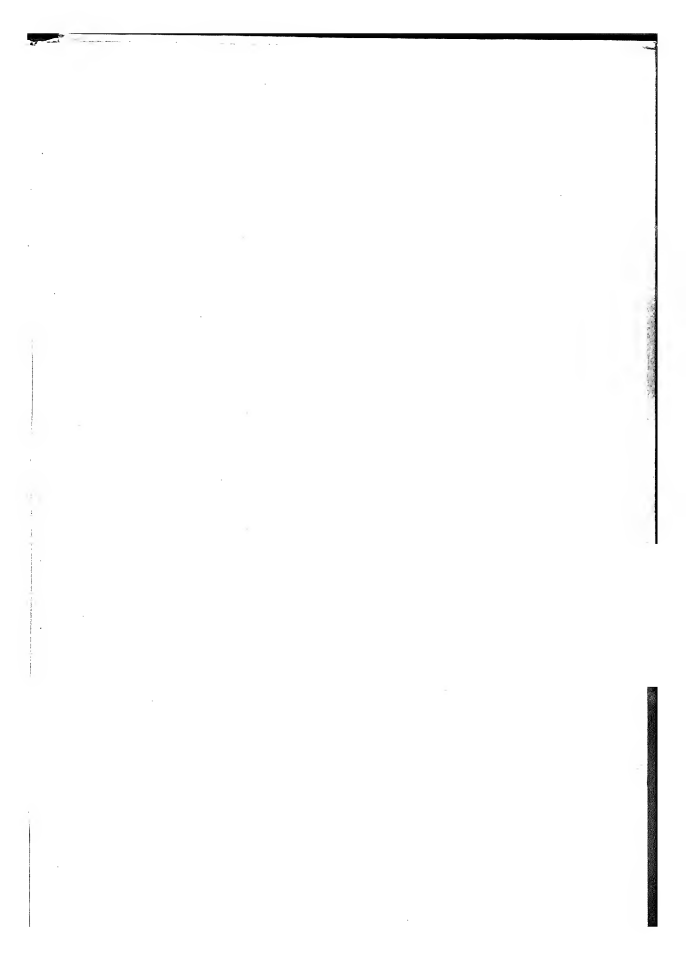
\* \* \*

<sup>(</sup>١) ، (٢) هذا الحرف لايوجد في (خ).

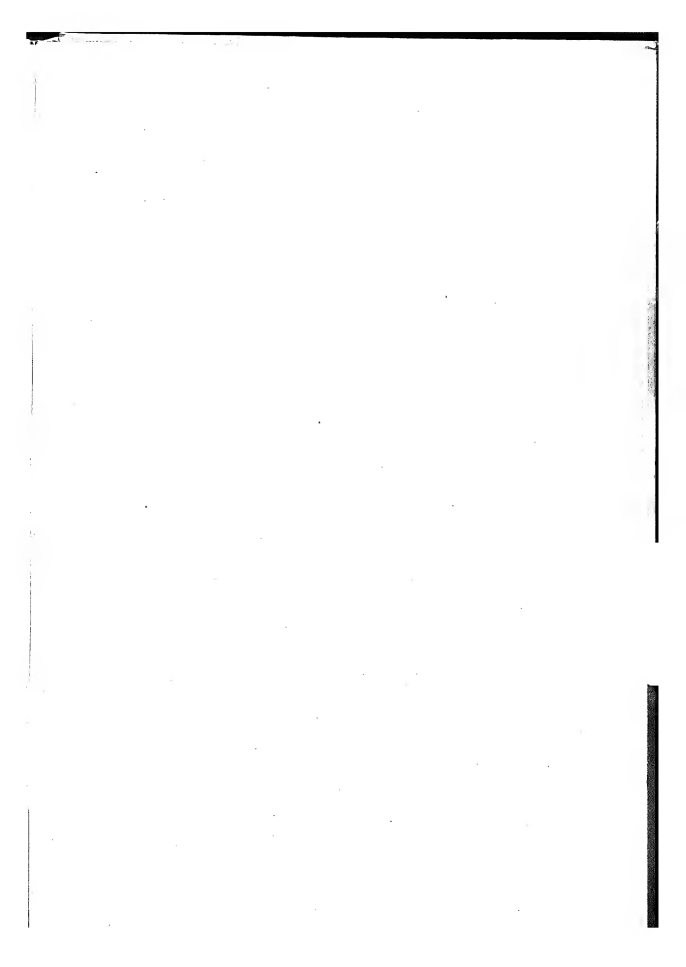
<sup>(</sup>٣) والمؤمنون يرون اللّه – عَزَّ وَجَلَّ – بأبصارهم لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَئِيدُ وَ الْمَوْرَةُ \* إِلَى رَبُّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [ القيامة / ٢٢ ، ٢٣ ] ، وقوله عَيَّلِيَّة : « إنكم سترون ربكم عياناً ... » متفق عليه ، ويرونه سبحانه في عرصات القيامة ، وبعد دخول الجنة فيكرمهم ويتجلَّى لهم من فوقهم .. ، ولا يراه الكافرون لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رُبِّهِمْ يَوْمَئِيذِ لَّ مَحْجُوبُونَ ﴾ وقعهم .. ، ولا يراه الكافرون لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رُبِّهِمْ يَوْمَئِيذٍ لَّ مَحْجُوبُونَ ﴾

انظر: مجموع الفتاوى (١٤٥/٣)، وشرح الطحاوية (٢٠٣)، وفتح البارى (١١٩/١٣ - انظر: مجموع الفتاوى (١٤٥/٣)، وشرح مسلم (١٢٨)، وتفسير ابن كثير (القيامة /٢٤)، وقطف الثمر (١٢٨). (٤) والله - عَزَّ وَجَلَّ - يعذب بالنار من يشاء من العباد أو من أهل الكبائز من المؤمنين؛ لأنَّه لن يدخل أحد الجنَّة بعمله، ويخرج من يشاء منهم من النار بفضله ورحمته؛ لأنَّ صاحب الكبيرة لا يخلد في النار والعَفو عن الكبيرة جائز، وكذلك عفوه عمن مات بلا توبة جائز، وهو من باب خرق العوائد.

وكذلك يُخْرِج الله أصحاب الكبائر من النار بشفاعة الأنبِيتاء والصَّالحين ، وهي نوع من أنواع الشفاعة لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [ البقرة / ٢٥٥ ] ، فلا يبقى ولا يُخَلَّد في النار إلَّا الكافرون لقوله : ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغِفِرُ أَنْ يُشْرَكُ بِهِ (أَى لا يغفر ذنب الكفر) ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ (من الذنوب والآثام والكبائر) ﴿ لِمَن يَشَاءُ ... ﴾ [ النساء / ١٨ ] . قطف الثمر ( ١٣٢ ) ، وتفسير ابن كثير ( النساء / ١١٦ ) .



# القاعدة الثانية وهي المرابع ا



# شَرْحُ الْقَاعِدَةِ الثَّانِيَةِ وَهِى الصَّلَاةُ (١)

وهِيَ عَلَى سِتَّةِ أَقْسَامٍ:

فَرْضٌ عَلَى الأَعْيَانِ (٢)، وَهِيَ : الصَّلواتُ الخَمْسُ (٣)، وَالجُمُعَةُ فَرْضٌ عَيْنِ لأَنَّها بَدَلٌ مِنَ الظَّهْرِ، وَلَكِنْ لَهَا أَحْكَامٌ تُخَالِفُها (١٠).

وَفَرْضٌ عَلَى الكِفَايَةِ (٥)، وَهِيَ : صَلَاةُ الجِنَازَةِ .

(١) الصلاة: لغة الدُّعاء.

وُشُرِعاً : عبارة عن أركان مخصوصة ، وأذكار معلومة ، بشروط محصورة ، في أوقات مقدرة ، تفتتح بالتكبير ، وختامها التسليم ، وانظر القاموس الفقهي (ص ٢١٦ ) .

(٢) فرض على الأعيان: أى فرض على كُل مُكلَّف ذكراً كان أم أنثى ويأثم تاركها، لقوله تعالى: ﴿ ... إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مُّوْقُوتاً ﴾ [ النساء / ١٠٣]، وقوله: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى ... ﴾ [ البقرة / ٢٣٨]، وقوله: ﴿ فَصَلُ لِرَبِّكَ ... ﴾ [ الكوثر / ٣].

(٣) ودليل فرضية الصلوات الخمس قوله النبي عَلَيْتُهُ عندما شَيْل عن الإسلام قال : « خمس صلوات في اليوم والليلة » رواه مسلم ، وفي حديث الإسراء : « إن لك بهذه الخمس خمسين » متفق عليه .

(٤) وصلاة الجمعة : فرض عين على كل مُكَلَّف ؛ لأنَّها بدل من الظهر ، ولها أحكام خاصة سوف تأتى .

(٥) هـ و: مهم يطلب حصوله من غير نظر بالذات إلى فاعله .

وحكمه : أنه إذا قام به البعض سقط الإثم عن الباقين ، وإذا لم يقم به أحد أثم الجميع .

فالمطلوب في فرض الكفاية حصوله في الجملة ، فلا ينظر إلى فاعله إلّا بالتبع للفعل ضرورة أنه لا يحصل بدون فاعل ، ويتناول فرض الكفاية ما هو ديني كصلاة الجنازة ، والأمر بالمعروف ، ودنيوى كالمجرف والصنائع ، وما يحتاج إليه المسلمون عامة من العلوم والمعارف .

( جمع الجوامع وشرحه للمجلى – حاشية العطار ٢٣٧/١ ) (المراجع) .

وَسُنَّةٌ (١) ، وَهِيَ عَشْرُ صَلَوَاتٍ : صَلَاةُ الوِتْرِ ، وَالعِيدَيْنِ ، وَكُسُوفِ الشَّمْسِ وَالقَمَرِ ، والاسْتِسْقَاءِ ، وَرَكْعَتَى (٢) الفَجْرِ ، وَقِيلَ : فَضِيلَة ، وَرَكْعَتَى اللَّهْسِ وَالقَمَرِ ، والاسْتِسْقَاءِ ، وَرَكْعَتَى الإِحْرَامِ (٤) ، وَسُجُود القُوْآنِ (٥) .

وَفَضِيلَةٌ (١)، وَهِيَ عَشْرٌ أَيْضاً : رَكْعَتَانِ بَعْدَ الوُضُوءِ (٧)، وَتَحِيَّةُ

(١) واضح من تقسيم المؤلف أنه يُفَرِّق بين السُّنَّة والفضيلة والتطوع .

والذي ينبغي أن نعلمه أولًا أن هذا كله يجمعه المندوب ، هو الفعل المطلوب طلباً غير جازم ، أو هو ما يثاب على فعله ولا يعاقب على تركه .

والمندوب ، والشُنَّة ، والفضيلة ، والتطوع ، والمستحب ألفاظ مترادفة عند الجمهور ومثلها الحسن والنفل والمرغب فيه ، وعند القاضى حسين من الشافعية وجمهور المالكية ، وتابعهم على ذلك القاضى عياض هنا كما هو مفهوم من كلامه أن لكل منها مفهوماً .

فالفعل إن واظب عليه النبى عَلِيْكُم ، فهو السنة .

- أو لم يواظب عليه عَيْلِلَّهُ كأن يفعله مرة أو مرتين ، فهو المستحب .

- أو لم يفعله ﷺ وهو ما ينشئه الإنسان باختياره من الأوراد ، فهو التطوع ، والذي نفهمه من هذا الفرق أن المندوب مراتب ودرجات .

( شرح جمع الجوامع للمحلى مع حاشية العطار ١٢٦/١ ، ١٢٧ ، والوجيز في أصول الفقه للدكتور عبد الكريم زيدان ص ٣٨ ، ٣٩ ).، وانظر الفقه على المذاهب الأربعة ( ٦٤/١ ) (المراجع ) .

(٢) وفي (ع) : « ركعتا » على عدم تقدير كلمة صلاة قبلها .

(٣) لحديث جابر - رضى الله عنه - : « أن النبي عَلِيلَةٍ حين قدم مكة طاف بالبيت سبعاً ، وأتى المقام فقرأ ﴿ وَاتَّخِذُواْ مِن مُقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى ... ﴾ ، فصلًى خلف المقام ، ثم أتبى الحجر فاستلمه » رواه الترمذي وحسنه .

(٤) لقول ابن عمر - رضى الله عنهما - : « كان النبى ﷺ يركع بذى الحليفة (ميقات الإحرام) ركعتين » رواه مسلم .

(٥) سجود التلاوة : ويستحب لمن قرأ آية السجدة أو سمعها أن يكبر ويسجد ، ثم يكبر للرفع من السجود ، دون تشهد ، ولا تسليم ، لقول ابن عمر : « كان رسول الله عَيْظِيَّهُ يقرأ علينا القرآن فإذا مَرُّ بالشَّجدة كَبَرُ وسَجَدُ وسَجَدْنَا » رواه أبو داود والبيهقى .

(٦) الفضيلة : ما يثاب فاعلها ولا يأثم تاركها ، وانظر الفقه على المذاهب : ( ٦٤/١ ) .

الفضيلة عند القاضى عياض تساوى السنة غير المؤكدة ، وهى التى لم يداوم عليها النبى عليها كلسه عليها النبى عليها أربع ركعات ، قبل الظهر ، وكصدقة التطوع بالنسبة للقادر عليها إذا لم يكن من يتصدق عليه فى حالة الاضطرار والحاجة الشديدة .

وهذا واضح من الأمثلة التي ساقها المؤلف وإن كان بعض علماء الأصول عرفوا الفضيلة بما يفهم أنها مرتبة تلي السنة غير المؤكدة . ( الوجيز في أصول الفقه ص ٣٩ ) ( المراجع ) .

(٧) لقول النبي عَلَيْهُ : « ما من أحد يتوضأ فيحسن الوضوء ويصلي ركعتين يقبل بقلبه =

المَسْجِدِ رَكْعَتَانِ (١)، وَقِيَام [شَهْر ] (٢) رَمَضَان (٣)، وَقِيَامُ اللَّيْلِ (١)، وَقِيَامُ اللَّيْلِ (١)، وَأَنْتَانِ قَبْلَ وَأُرْبَعُ رَكَعَاتٍ قَبْلَ الظَّهْرِ ، وَاثْنَتَانِ بَعْدَهَا وَرُوِى أَرْبَعُ (٥)، وَاثْنَتَانِ قَبْلَ العَصْرِ وَرُوِى سِتٌ وَرُوِى عِشْرُونَ ، وَاثْنَتَانِ بَعْدَ المغْرِبِ (٧) وَرُوِى سِتٌ وَرُوِى عِشْرُونَ ، وَصَلَاة الضَّحَى ، وَهِى ثَمَان رَكَعَاتٍ ، وَقَدِ اخْتَلَفَتِ الرِّوَايَةُ فِيهَا مِن اثْنَتَيْنِ وَصَلَاة الضَّحَى ، وَهِى ثَمَان رَكَعَاتٍ ، وَقَدِ اخْتَلَفَتِ الرِّوَايَةُ فِيهَا مِن اثْنَتَيْنِ إِلَى اثْنَتِى عَشْرَة (٨)، وَإِحْيَاءُ مَا يَيْنَ العِشَاءَيْنِ (٩).

= ووجهه عليهما إلَّا وجبت له الجنة » رواه مسلم وأبو داود وابن ماجه .

(١) لقول النبي عَلِيَّةِ : ﴿ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُم المسجد فَلْيُصَلِّ سَجْدَتِين مِن قبل أَن يَجْلِس ﴾ رواه الجماعة .

(٢) لا توجد هذه الكلمة في (ع).

(٣) ويسمى صلاة التراويح ، وهو سنة للرجال والنساء يؤدى بعد صلاة العشاء ، قبل الوتر ركعتين ، وكان النبى عَيْنَاتُهُ يرغب فيه ولم يأمر فيه بعزيمة لقوله : « مَنْ قَام رَمَضَان إيماناً واحتساباً غُفر لَهُ ما تَقَدَّمُ من ذَنْبِهِ » متفق عليه .

(٤) هى الصلاة التي يقوم بها الرجل بعد صلاة العشاء ، وكان النبى عَلِيَّ يصليها مثنى ، تَجُوز فى أول الليل ووسطه وآخره ، وليس لها عدد مخصوص ، ومشروعيتها لقول النبى عَلِيَّةُ : « ... وَصَلُّوا باللَّيل وَالنَّاس نِيَام تدخُلُوا الجَنَّة بسَلَام » رواه الحاكم وابن ماجه والترمذي .

(٥) لحديث عائشة - رضى الله عنها - : « أن النبى عَلِيَّةِ كَانَ إذا لَم يُصلُّ أَرْبِعاً قبل الظهر صَلَّاهن بعدها » رواه الترمذى ، وقول ابن عمر - رضى الله عنهما - : « أن النبى عَلِيَّةٍ كَان لا يَدَع رَكِعتين قبل الظهر ، وركعتين بعدها » رواه البخارى وأحمد .

(٦) لقول النبى عَلَيْكَةً : « رَحِمَ الله امرءًا صَلَّى قبل العصر أربعاً » رواه أحمد وأبو داود والترمذى ،
 أما الاقتصار على ركعتين فدليله قوله عَلِيْكَةً : « ببن كل أذانيين صلاة » متفق عليه .

(٧) لحديث ابن عمر - رضى الله عنهما - : « ... وركعتين بعد المغرب في بيته ... » متفق عليه .

(٨) صلاة الضحى : وهى عبادة مستحبة ، ويبدأ وقتها بارتفاع الشمس قدر رمح (ثلاثة أمتار) ، وتنتهى حين الزوال ، تبدأ من ركعتين إلى ثمانية ، وكان النبى عَيَّلِيَّهِ يُصَلِّى الضَّحى حتى نقول : « لا يصليها » رواه الترمذى ، وأكثر ما ثبت من فعل رسول الله عَيِّلِيَّهُ ثمانى ركعات ، وأكثر ما ثبت من قوله اثنتا عشرة ركعة ، وقد ذهب قوم منهم أبو جعفر الطبرى ، وبه جزم المليمي والروياني إلى : إنَّه لا حدَّ لها ، لما ثبت عن النبي عَيِّلِيَّةُ : « أنَّه كان يُصَلِّى الضَّحى أربع ركعات ، ويزيد ما شاء الله » رواه مسلم وأحمد وابن ماجه .

(٩) والعشاءين : (صلاة المغرب والعشاء) ، يُسنُّ هذا لما ثبت عن النبي عَيَّاتُهُ : « بين كل أذانين صلاة ، بين كل أذانين صلاة .. ثم قال : لمن شاء » رواه الجماعة .

وَقَدْ عُدَّتْ هَذِهِ كُلُّهَا [من] (١) السُّنن أَيْضاً . وَتَطَوُّع (٢) ، وَهِمَى : كُلُّ صَلَاةٍ تُنُفِّلَ بِهَا فَى الأَوْقَاتِ الَّتِي أُبِيحَتِ الصَّلَاةُ فِيهَا .

# وَيَخْتَصُّ بِالأَسْبَابِ (٣) مِنْهَا عَشْرٌ أَيْضاً:

الصَّلَاةُ عِنْدَ الخُرُوجِ إِلَى السَّفَرِ ، وَعِنْدَ القُدُومِ مِنْهُ (٤) ، وَصَلَاةُ السَّنبِيحِ الاَسْتِخَارَةِ رَكْعَتَانِ (٢) ، وَصَلَاةُ التَّسْبِيحِ الاَسْتِخَارَةِ رَكْعَتَانِ لَانَ ، وَصَلَاةُ التَّسْبِيحِ أَرْبَعٌ (٧) ، وَرَكْعَتَانِ لَمْنْ قُرِّبَ للقَتْلِ (٩) ، أَرْبُعٌ (٧) ، وَرَكْعَتَانِ لَمْنْ قُرِّبَ للقَتْلِ (٩) ،

(١) في (خ): ( في ١٠ .
 (١) سبق بيان التطوع ص ١٤ .

(٣) أي هذه الصلاة لا تكون إلَّا مرتبطة بسبب .

(٤) لقوله عَلِيْكُمْ : « مَا خَلَّفَ أَحَدَ عَنْدَ أَهُلُهُ أَفْضُلُ مِن رَكْعَيْنَ يَرَكُعُهُمَا عَنْدُهُمْ حَيْنَ يُريدُ سَفْراً » (واه البخارى . وواه الطبراني ، وقول النبي عَلِيْكُمْ لِجابرعند القُدُومُ مِن السَّفْرِ : « ادْخُلُ فَصَلِّ رَكْعَتَيْنَ » رواه البخارى .

(٥) صلاة الاستخارة : وهى تُسنُ لمن أراد أمراً من الأَمور المباحة ، والتبس عليه وجه الحير ، وهى ركعتين من غير الفريضة وليست لها وقت محدد ، لقول جابر : « كان رسول الله عَرَقِطَةٍ يُعلمنا الاستخارة فى الأُمور كلها كما يُعَلَّمنا السُّورة من القرآن ، ... » رواه البخارى .

(٦) صلاة الحاجة : وهى أن يريد المسلم حاجة فيتوضأ ويُصلّى ركعتين ويسأل الله تعالى حاجته ، لقوله عَيِّلِيَّةِ : « من تَوَضَّا فأُسْبَغ الوضوء ، ثم صَلَّى ركعتين يتمهما أعطاه الله ما سأل معجلًا أو مؤخراً » رواه أحمد .

(٧) صلاة التسبيح: وهي أربع ركعات ، يقول بعد القراءة في كل ركعة: سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر خمس عشرة مرة ، وفي الركوع عشر مرات وفي الرفع منه عشر مرات ، وفي السجود عشر مرات ، وفي الرفع منه عشر مرات ، فيكون مجموع التسبيحات في كل ركعة خمساً وسبعين تسبيحة ... ثم قال النبي عيالي لعمه العباس - رضى الله عنه - : « إن استطعت أن تُصليها في كل يوم مرة فافعل ، فإن لم تستطع ففي كل جمعة مرة ، فإن لم تفعل ففي كل سنة مرة ، فإن لم تفعل ففي كل سنة مرة ، فإن لم تفعل ففي عمرك مرة » رواه أبوداود وابن ماجه وابن خزيمة ، قال الحافظ: وقد صححه جماعة وصححه الألباني وغيره .

(٨) لقول النبي عَلِيْكُ : ﴿ بِينَ كُلِّ أَذَانِينِ صِلاةٍ ﴾ متفق عليه ، وأطلق على الإقامة أذان .

(٩) والذي سنّ ذلك هو نُحبيب بن عدى عندما قتله الكفار صَبْراً ، رواه البخارى ، ونقل أبو عمر بن عبد البر عن الليث بن سعد أنه بلغه عن زيد بن حارثة أنه صلاهما في قصة ذكرها ، وكذلك صلاهما حجر بن عدى حين أمر معاوية بقتله بأرض عذراء من أعمال دمشق .

( زاد المعاد ٢٤٦/٣ ، والإصابة ترجمة ١٦٢٩ ) .

وَرَكْعَتَانِ قَبْلُ الدُّعَاءِ (١)، وَرَكْعَتَانِ عِنْدَ التَّوْبَةِ مِنَ الذَّنْبِ وَالاسْتِغْفَارِ مِنْهُ (٢)، وَأَرْبَعُ رَكَعَاتٍ بَعْدَ الزَّوَالِ (٣).

# وَمَـمْنُوعٌ <sup>(١)</sup>، وَهِيَ عَشْـرٌ أَيْضـاً :

الصَّلَاةُ عِنْدَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَعِنْدَ غُرُوبِهَا (٥) ، إِلَّا لِمَنْ تَذَكَّرَ فَوْضًا (٢) ، أَوْ نَامَ عَنْهُ (٧) ، أَوْ لَزِمَهُ قَضَاؤُهُ (٨) ، وَالصَّلَاةُ بَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى وَضًا (١١) ، وَالصَّلَاةُ بَعْدَ الصَّبْحِ حَتَّى الشَّمْسُ (٩) ، وَبَعْدَ العَصْرِ حَتَّى [تَغِيبَ ] (١١) (١١) ، وَبَعْدَ طُلُوعِ الفَحْرِ وَالصَّبْحِ (١٢) ، أَوْ مَنْ تَرَكَ الوِتْرَ أَوْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ الفَحْرِ ، إِلَّا رَكْعَتِي الفَحْرِ وَالصَّبْحِ (١٢) ، أَوْ مَنْ تَرَكَ الوِتْرَ أَوْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ

<sup>(</sup>۱) وهما بمثابة التوبة من الآثام والذنوب ، لكى يرفع يديه وقد تاب من كل ذنب فيكون أقرب للقبول .

<sup>(</sup>٢) لقول النبي عَلِيْتُهُم : « ما من رجل يذنب ذنباً ثم يَقُوم فيتطهر ، ثم يُصلى ركعتين ، يستغفر الله إلّا غُفِرَ له » رواه الترمذي وأبو داود والنسائي والبيهقي .

<sup>(</sup>٣) لقول عائشة - رضى الله عنها - : «كان النبي ﷺ لا يدع أربعاً قبل الظهر » رواه البخارى ، والزوال : ميل الشمس عن كبد السماء ، وهو أول وقت الظهر .

<sup>(</sup> المعجم الوسيط مادة : زول ) .

<sup>(</sup>٤) أي الحالات التي تُمنع عندها الصَّلاة .

 <sup>(</sup>٥) لقول النبي عَيْلِكَ : « ... فإنَّها تطلع بين قرني شيطان وتغرب بين قرني شيطان » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٦) لقول النبي عَيْظُةُ : ٥ مَنْ نَسِيَ صَلاة فَلْيُصَلُّها إذا ذكرها ٥ متفق عليه .

<sup>(</sup>٧) لقول النبي عَيَّالِيَّةِ : ﴿ رُفِعَ القَلَم عن ثلاث ، منهم : النَّائم حتى يستيقظ ، وقوله : إنَّه ليس في النَّوم تَفْريط ، إنَّما التفريط في اليقظة ، فإذا نَسىَ أحدكُم صلاة ، أو نام عنها فليصلُّها إذا ذكرها ﴾ رواه الترمذي والنسائي .

رك و المحتمد المقوائت ، وهو مذهب : مالك والشافعي وأحمد لقول أم سلمة – رضى (٨) لزمه قضاؤه من الفوائت ، وهو مذهب : مالك والشافعي وأحمد له رواه البخارى ، خلافاً الله عنها – : « إِنَّ رسول الله عَيِّكِ فَاته ركعتا الظهر فقضاهما بعد العصر » رواه البخارى ، خلافاً لأبي حنيفة الذي رأى عدم صحة الصلاة مطلقاً فريضة أو نفلًا ، قضاءً كان أم أداءً .

<sup>(</sup>٩) لقوله عَلَيْكَ : « صل صلاة الصُّبح ، ثم اقصر عن الصلاة حتى تَطلع السَّمس » رواه مسلم وأحمد .

<sup>(</sup>١٠) في (ع): «يغيب » .

<sup>(</sup>١١) لقوله عَلَيْكُم : « لا صَلَاة بعد العصر حتى تَغْرُب الشمس » متفقِ عليه .

<sup>(</sup>١٢) لقوله عَلِيْكُم : « ليبلُغ شاهدكم غائبكم أن لاصلاة بعد الصَّبح إلَّا رَكعتين » رواه أحمد وأبو داود ، وله طرق يتقوى بها .

مِنَ اللَّيْلِ، فَلَهُ صَلَاةُ ذَلِكَ مَا لَمْ يُصَلِّ الصَّبْح (١)، وَبَعْدَ الجُمُعَةِ فَى الْمَسْجِدِ فَى مُصَلَّهُ، وَهِى للإِمَامِ أَشَدُّ كَرَاهِيَةً (٢)، وَقَبْلَ العِيدَيْنِ، وَبَعْدَهُمَا إِذَا صُلِّيَا فَى الصَّحْرَاءِ (٣)، وَقَبْلَ صَلَاقِ المغْرِبِ (٤)، وَيَبْنَ الصَّلَاتَيْنِ لِمَنْ جَمَعَ صُلِّيَا فَى الصَّحْرَاءِ (٣)، وَقَبْلُ صَلَاقِ المغْرِبِ (٤)، وَيَبْنَ الصَّلَاتَيْنِ لِمَنْ جَمَعَ بِعَرَفَةَ أَوْ مُرْدَلِفَةَ ، أَوْ لِمَطَرٍ (٥)، وَالتَّنَقُلُ لِمَنْ عَلَيْهِ فَوْضَ خَرَجَ وَقُتُهُ أَوْ ضَاقَ (١)، وَصَلَاةُ الرَّجُلُ وَحْدَهُ (٧)، أَوْ فَى جَمَاعَةٍ مُخَالِفًا للإمامِ (٨).

(١) وإلى ذلك ذهب مالك ، وفعله بعض الصحابة : « فأوتر بعد الفجر » ، وذهب الحسن والشافعي وابن حزم إلى جواز التنفل مطلقاً بلا كراهية ، وانظر الحديث السابق .

(٢) الصلاة بعد الجمعة في المسجد لا شيء فيها ، لقوله عَلَيْكُ : « من كان مُصَلِّياً بعد الجمعة فليصل أربعاً » رواه مسلم ، وقال ابن تيمية : إن صلّى في المسجد صلّى أربعاً ، وإن صلى في بيته صلّى اثنين .

(٣) لقول ابن عباس - رضى الله عنهما - : « خَرَجَ رسول الله عَلِيَتَهُ يوم عِيدٍ فصلى ركعتين لم يصل قبلهما ولا بعدهما » متفق عليه .

(٤) إن كان يقصد بصلاة المغرب الأذان فهذا صحيح لما تقدم حكم الصلاة بعد العصر ، أما إن كان يقصد به بعد الأذان وقبل الإقامة فلا ؛ لقوله عَيَّاتَةُ : « صَلُّوا قبل المغرب » رواه البخارى .

(٥) لفعل النبي عَيِّلِيَّةِ : « فأتى المزدلفة فجمع المغرب والعشاء بأذانٍ واحد ، وإقامتين ، ولم يسبح (أى لم يصل بينهما ) » رواه مسلم .

(٦) لأن المطلوب ممن خرج وقت صلاته أن يصليها حين يذكرها لقول النبى عَلَيْكُهُ ، فلايجب عليه التنفل ، وأما من ضاق وقته فلا يجب عليه تنفل ؛ لأنَّ التنفل قد يخرج الصلاة عن وقتها ؛ وما لا يتم الواجب إلَّا به فهو واجب .

(٧) وقوله عَلِيْكَ : « والذي نفسي بيده هَمَمْتُ أن آمر بِحَطَبِ فيُحتطب ، ثم آمر رجلًا فيؤم الناس ، ثم أُحالفه إلى رجال فأحرق عليهم بيوتهم » متفق عليه ، وكذلك لمن انفرد وحده خلف الصف لقوله عَلِيْكَ : « لا صَلَاة للَّذِي خلف الصف » رواه ابن ماجه بإسناد صحيح .

(٨) لأن موافقة الإمام شيء واجب ، ومن تمام الصلاة لقول النبي عَلَيْكُ : « إنما جُعِلَ الإمام ليؤتم به » متفق عليه .

#### وَالصَّلَوَاتُ الخَمْسُ تَجِبُ بِعَشْرَةِ شُرُوطٍ (١):

البُلُوغِ (٢)، وَالعَقْلِ (٣)، وَالإِسْلَامِ (٤)، أَوْ بُلُوغِ الدَّعْوَةِ (٥)، وَدُخُولِ البُلُوغِ الدَّعْوَةِ (٥)، وَدُخُولِ الوَقْتِ (٢)، وَكَوْن المُكَلَّفِ غَيْر سَاهٍ وَلَا نَائِمٍ (٧)، وَعَدَمِ الإِكْرَاهِ (^^)، وَارْتِفَاعِ مَوَانِعِ النّفاسِ (٩)، والقُدْرَة عَلَى الطَّهَارَةِ لَهَا بِالمَاءِ أَوْ بِالنَّيَمُّم عَلَى خِلَافٍ فِيهِ (١٠).

(١) الشرط: قال ابن عابدين: ما يلزم من عدمه العدم ، ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم ،
 وهو خارج عن ماهية الشيء ، القاموس الفقهي (١٩٢) .

(٢) فلا تجب على غير بالغ لقوله عَلَيْتُهُ : « رُفِعَ القَلَم عن ثلاث : عن الغُلَام حتى يبلغ ... »
 رواه الحاكم وابن حزيمة والبيهقي .

(٣) فلا تجب على مجنون لقوله ﷺ في الحديث السابق : « والمجنون حتى يستفيق » رواه الحاكم وابن خريمة والبيهقي .

(٤) فلا تجب على الكافر ولو أداها لم ولن تقبل منه إلّا بعد الإسلام ، والنّطق بالشّهادتين ، ولذلك قال عَيْظِيَّةً لمعاذ : « فادعُهم إلى أنْ يشهدوا أن لا إله إلّا الله ، وأن محمداً رسول الله ، فإنْ أَطَاعُوا لك بذلك فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة » رواه البخارى .

(٥) فلا يجب شيء على من لم تبلغهم الدعوة في الصلاة ولا في غيرها لقوله - عَزَّ وَجَلً - :
 ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَتُ رَسُولًا ﴾ [ الإسراء / ١٥ ] .

(٦) فلا تجب صلاة قبل دخول وقتها لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... إِنَّ الصَّلَاةُ كَانَتْ عَلَى الْمُمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَّوْقُوتاً ﴾ [ النساء / ١٠٣ ] ، ولتعليم جبريل عليه السلام النبي عَيِّلَةٍ مواقت الصلاة في الحديث الذي رواه أحمد والنسائي والترمذي .

(٧) لما روى عنه عَلِيْتُهُ : « رُفِعَ عن أُمِّتِي الخطأ ، والنسيان ، وما استكرهوا عليه » ، والحديث ضعيف والعمل عليه .

والنائم لقوله عَيْلِيُّة : « والنَّائم حتى يستيقظ » رواه ابن خزيمة والحاكم والبيهقى .

(٨) لأن الإنسان إذا أكره جاز له عدم فعل الفرائض والواجبات ، بل النّطق بالكفر ؛ لقول النبى عَيْلِيَّةً لعمار عندما أكره على الكفر : « فإن عادوا فعد » رواه الحاكم وصححه .

(٩) لقوله عَيِّلَتُهُ : « إذا أقبلتْ حيضتك فاتركى الصلاة » متفق عليه ، والنَّفاس قياساً عليه . (١٠) فإن فقد الطهورين (الماء والتيمم) صلى على أى حالة وسوف يأتى الكلام تفصيلًا في ذلك .

# وَالصَّلَوَاتُ الخَمْسُ مُشْتَمِلَةٌ عَلَى خَمْسَةِ أَحْكَامٍ:

فَرَائِض ، وَسُنَنِ ، وَفَضَائِل ، وَمَكْرُوهَاتِ فيها ، وَمُفْسِدَاتِ لَهَا . فَفُرَائِضُهَا (١) عَشْرُونَ :

الطَّهَارَةُ لَهَا مِنَ الحَدَثِ (٢)، وَإِزَالَةُ [النَّجاسَةِ ] (٣) مِنَ الثَّوْبِ (٤)، وَالنَّجانِ وَأَدَاؤُهَا فَي وَقْتِهَا (٧)، وَاسْتِقْبَالُ القِبْلَةِ فَي

(١) نتكلم على هـذه المسألة من ثلاثة وجوه :

أولاً : هو يعنى بالفرائض الأركان فكأن الركن مرادف للفرض هنا عند المؤلف ، وقد فرق بعض العلماء بينهما بأن الركن يجب اعتقاده ولا يتم العمل إلا به سواء كان فرضاً أو نفلاً ، والفرض ما يعاقب على تركه .

( النظم المستغرب في تفسير غريب ألفاظ المهذب لابن بطال الركبي ١٧٠/١ )٠

والمسلم المسلم ولا يلى الركن والشرط وهما متغايران من ناحية المعنى ، إذ الشرط وصف ظاهر منضبط يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم ، وهو خارج عن ماهية الشيء وحقيقته ، كالطهارة للصلاة ، واستقبال القبلة ، وستر العورة ، أما الركن : فمعناه الجانب الأقوى .

واصطلاحاً : ما يقوم به الشيء – من التقوّم إذ قوام الشيء ركنه ، لا من القيام والإلزام أن يكون الفاعل ركناً للفعل والجسم ركن للعرض والموصوف للصفة .

وأركان العبادة : جوانبها التي عليها مبناه وبتركها بطلانه .

وفي المصباح: أركان الشيء أجزاء ماهيته.

( التوقيف على مهمات التعاريف للمناوي ص ٣٧٣ ) .

ثالثاً: غالباً ما يتكلف المؤلف في إدخال أُمور وذلك لإتمام عدد معين وترى ذلك واضحاً في هذا الموضع وفي غيره من المواضع (المراجع).

(٢) لقوله ﷺ : « لَا صَلَاة بغير طُهُور » رواه مسلم . (٣) في (ع) : « النجس » .

(٤) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ وَثِيْتَابَكَ فَطَهُرْ ﴾ [ المدثر / ٤ ) ، وسأل رجل النبي عَيْلِكُهُ : «أُصَلِّى في النَّوب الذي آتي (أجامع) فيه أهلى ؟ قال : نعم إلَّا أن ترى فيه شيئاً فتغسله » رواه أحمد وابن ماجه .

(٥) لقوله عَيِّلَتُهُ : « تَوَضَّأُ واغْسِل ذَكَرَك » متفق عليه وقوله للمستحاضة : « اغسلي الدَّم عنك وصلِّي » متفق عليه .

ر٦) لقوله عَيِّكَ عندما بَالَ الأعرابي في المسجد: ﴿ أَرِيقُوا على بَوْلِهِ سَجْلًا من ماء أَوْ ذَنوباً ﴾ رواه الجماعة إلَّا مسلماً ، فإن عجز عن إزالتها من الثوب والبدن والمصلى (المكان) صلى معها ولا إعادة عليه ، فإن شعر بها أثناء الصلاة أزالها لفعل النبي عَيِّكَ ذلك .

(٧) تقدم الكلام عن الوقت ص ٥١ .

جَمِيعِها (١) ، وَالنَّيَّةُ فَى قَلْبِهِ عِنْدَ التَّلبُسِ بِهَا (٢) ، وَاسْتِصْحَابِ حُكْمِ النَّيَّة فَى سَائِرِها ، وَالتَّرْتِيبُ فَى أَدَائِها (٣) ، وَسَتْرُ العَوْرَةِ فَى جُمْلَتِها (٤) ، للرَّجُلِ مِنَ الرُّكْبَةِ إِلَى السُّرَّةِ (٥) ، وَللمَرْأَةِ الحُرَّةِ جَمِيع جَسَدِهَا ما خَلَا الوَجْهَ وَالكَفَّيْنِ (٢) ، وَالإِحْرَامُ بِلَفْظَةِ « اللَّهُ أَكْبَرُ » (٧) أَوَّلُها ، وَقِرَاءَةُ أُمُّ القُرْآنِ لِلفَذِّ والإِمامِ فَى كُلِّ رَكْعَةٍ مِنْها (٨) ، وَالقِيَامُ للفَذِّ والإِمامِ قَدْرَ

(١) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَوَلُّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِلِ الْحَرَامِ ... ﴾ [ البقرة/ ١٤٤] ، وعن البراء قال : ﴿ صَلَّينًا مع النبي عَيِّلَتِهُ ستة عشر شهراً أو سبعة عشر شهراً نحو بيت المقدس ، ثم صُرفنا نحو الكعبة ﴾ رواه مسلم .

(٢) النيمة : وهي عزم القلب لأداء شيء معين لقوله عَيْلَتْهُ : ﴿ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّبَاتِ ﴾ متفق عليه .

(٣) وهو نوعان : ترتيب بين الفرائض : فلا يقدم الظهر على الصبح ، ولا العصر على الظهر ، وترتيب في الأركان ، فلا يقدم السجود على الركوع ، ولا الركوع على تكبيرة الإحرام .

(٥) والعورة للرجل من الركبة إلى الشُّرَة ، وهذا الذى نذهب إلى القول به ؛ لأن ما ورد فيها من أحاديث تدل على أنَّها عورة : قولية من وجهة ، وحاظرة من جهة أخرى ، مثل قوله عليه الله على «غط فخذيك ، فإن الفخذ عورة » رواه مالك وأحمد وأبو داود والترمذى ، والحاظر مقدم على المبيح ، والقول مقدم على الفعل لاحتمال الخصوصية في الفعل .

وذلك خلافاً لمن قال : بأن العورة هي القبل والدبر ، واستدلوا بأحاديث فعلية وعملية وردت عن وذلك خلافاً لمن قال : بأن العورة هي القبل والدبر ، واستدلوا بأحاديث فعلية وعملية وردت عن النبي عَيِّكُ ، ويمكن القول : بأن عورة الفخذين أخف من عورة السوأتين (الدبر والقبل ) ، وهو ما ذهب إليه ابن القيم في « تهذيب السنن ١٧/٦ » ، وانظر في ذلك : « إرواء الغليل ٢٠١١ » ، ما ذهب إليه ابن القيم في « تهذيب السنة عليك ٤٠ « لا يَقْبَلُ الله صلاة حائض إلَّا بخمار » رواه الترمذي

(٦) هذا بالنسبة للصلاة لقوله عَيْنِكَة : و لا يَقْبَل الله صلاه حالص إلا بحدار ، لواه العرصة وأبو داود . والحائض : أى البالغة ، وذلك في الصلاة ، أما في غيرها ففيه خلاف كبير .

وابو داود . و. عصل . العبدة ) فهى كالرجل لقوله : ﴿ إِذَا زُوجٍ أَحَدَكُم جَارِيتُهُ عَبِدُهُ ، أَو أَجَيْرُهُ وَأَمَّا عَوْرَةَ الأَمْةَ (العبدة ) فهى كالرجل لقوله : ﴿ إِذَا زُوجٍ أَحَدَكُم جَارِيتُهُ عَبِدُهُ ، أَو أَجيره فلا ينظرنَّ إلى ما دون الشرة وفوق الركبة ﴾ رواه أبو داود .

(٧) والإحرام: وهو تحريم ما كان مباحاً قبل ذلك من كلام، وطعام، وغيره، ويكون بلفظ « الله أكبر » لقوله عليه « و تحريمها التكبير » رواه الشافعي وأحمد وأبو داود والترمذي وابن ماجه.

(٨) القراءة للفذ: أى المنفرد عن الجماعة والإمام لقوله عَلِيْكِم : ( من صَلَّى صَلَاة لم يقرأ فيها بفاتحة الكتاب فهى خداج ، هى خداج غير تامة » رواه مسلم وأبوعوانة ، ويكون فى كل ركعة لفعله ذلك ، ولقوله للمسئ صلاته : ( ثم افعل ذلك فى صلاتك كلها » رواه البخارى ومسلم وأبوعوانة وأبوداود والنسائى وغيرهم .

وسسم وبو عوات وبو حود وسسمى و عربي المسلم وبو عوات أما المأموم فقراءة الإمام له قراءة لقوله عَلَيْتُكُم : « إذا كَبَّرَ الإمام فَكَبِّرُوا ، وإذا قَرَأَ فأَنْصِتُوا » رواه مسلم .

ذَلِكَ (')، وَللمَأْمُومِ قَدْرَ تَكْبِيرَةِ الإِحْرَامِ في جَمِيع رَكَعَاتِهَا (٢)، وَالرُّكُوع كُلُهُ (١)، وَللمَأْمُومِ قَدْرَ تَكْبِيرَةِ الإِحْرَامِ في جَمِيع رَكَعَاتِهَا (٥)، وَالرَّفْع كُلُهِ (٣)، وحَدَّهُ (٤) إِمْكَان وَضْع اليَدَيْنِ عَلَى الرُّكْبَتَيْنِ (٥)، وَالرَّفْع

= ، وجدير أن نعرض لهذه المسألة عند المالكية وهو مذهب المؤلف :

قال الإمام ابن عبد البر المالكي : لابد من قراءة فاتحة الكتاب للإمام والمنفرد في كل ركعة من الفريضة والنافلة لا يجزئ عنها غيرها ولا يقرأ فيها « بسم الله الرحمن الرحيم » لا سرًا ولا جهراً ، وهو المشهور عن مالك وتحصيل مذهبه عند أصحابه ، وقد ذكر إسماعيل عن أبي ثابت عن ابن نافع عن مالك قال : وإن جهر في الفريضة به ( بسم الله الرحمن الرحيم ) فلا حرج . .

ومن أهل المدينة من يقول: لابد فيها من بسم الله الرحمن الرحيم ، منهم ابن عمر وابن شهاب . ومن قرأ عند مالك وأصحابه بـ ( بسم الله الرحمن الرحيم ) فى النوافل وعرض القرآن فلا بأس . وروى عن مالك أنه قال : « من لم يقرأ بفاتحة الكتاب فى ركعتين من صلاته ... » .

وروى عنه وعن جماعة من أهل المدينة : إن من لم يقرأها في كل ركعة فسدت صلاته إلّا أن يكون مأموماً وهو الصحيح من القول في ذلك عندنا ، ولهذا لا نرى لمن سها عن قراءتها في ركعة إلّا إن يلغيها ويأتى بركعة بدلًا منها ، كمن أسقط سجدة سواء ، وهو الاختيار لابن القاسم من أقوال فيه .

ولا يقرأ شيئاً ولا ينبغى لأحد أن يدع القراءة لإجماعهم على أنه إذا أدركه راكعاً أنه يكبر ويركع ولا يقرأ شيئاً ولا ينبغى لأحد أن يدع القراءة خلف إمامه في صلاة السر : الظهر ، والعصر ، والثالثة من المغرب ، والأخيرتين من العشاء ، فإن فعل فقد أساء ولا شيء عليه عند مالك وأصحابه ، وأما إذا بحهر الإمام فلا قراءة بفاتحة الكتاب ولا بغيرها . قال الله - عَرُّ وَجَلَّ - : ﴿ وَإِذَا قُرِيَ الْقُوْآنُ فَلَا الله عَلَمُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْمُ وَاللَّلْمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

( الكافي لابن عبد البر المالكي ص ٤٠ ، ٤١ ) (المراجع) .

(١) لقوله - عَزُّ وَجَلُّ - : ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [ البقرة / ٣٣٨ ] .

ويكون قدر التكبير وقراءة الفاتحة ، وهو قول المالكية ، وزاد الحنفية على ذلك آية طويلة ، أو ثلاثة آيات قصار ، أما الشافعية والحنابلة فيرونه فرض إلى الانتهاء من قراءة مفروضة أو مسنونة أو مندوبة ، وانظر (الفقه على المذاهب الأربعة ٢٢٧/١ ) .

 (٢) أما القيام للمأموم فى الصلاة فيكون قدر تكبيرة الإحرام ، لأنَّ قراءة الفاتحة ليس فرضاً عليهم ، وإنَّما قراءة الإمام لهم قراءة .

(٣) لقوله ﷺ للمسئ صلاته: « ثم اركع حتى تطمئن راكعاً » رواه البخارى ومسلم وأبو عوانة .

(٤) في (خ): « وحد » .

(٥) لقوله عَلِيْتُكُ : ﴿ فَإِذَا رَكُعَتْ فَاجْعُلْ رَاحْتَيْكُ (كَفَيْكُ ) عَلَى رَكِبَتْيْكُ وَامَدُدُ ظَهْرَكُ ، =

مِنْهُ (١)، وَجَمِيع سُجُودِهَا، وَحَدُّهُ إِمكانُ تَمْكِين الجَبْهَةِ مِنَ الأَرْضِ (٢)، وَجَمِيع سُجُودِهَا، وَحَدُّهُ إِمكانُ تَمْكِين الجَبْهَةِ مِنَ الأَرْضِ (٢)، وَالفَصْل بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ (٣)، والجُلُوس [آخراً ] (٤) قَدْرَ إِيقَاعِ السَّلَامِ (٥)، وَالفَصْل بَيْنَ السَّلَامُ عَلَيْكُم (7)، وَالخُشُوعُ فِيهَا (٨)، وَالخُشُوعُ فِيهَا (٨)، وَالتَحللُ [منها ] (٩) بِلَفْظَةِ ( السَّلَامُ عَلَيْكُم (1).

وَقَدْ عَدَّ بَعْضُهُمْ بَعْضَ مَا ذَكَوْنَاهُ في السُّنَنِ (١١).

= ومَكِّنْ لركوعك » رواه أحمد وأبو داود .

(١) كان ﷺ يرفع صلبه من الرُّكوع قائلًا : « سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ » متفق عليه .

(٢) لما ثبت « ثم كَان عَلِيْكُمْ يُكَبِّر ويهوى ساجداً » رواه أحمد والطبرانى فى الكبير ، ويكون السجود كما قال النبى عَلِيْكُمْ : « على سبعة آراب (أعضاء ) : وجهه ، وكفَّاه ، وركبتاه ، وقدماه » رواه مسلم وأبو عوانة وابن حبان .

(٣) « كان عَرِّكَ عُرَبُ يوفع رأسه من السُّجود مُكَبِّراً » متفق عليه ، ثم « كان يُكبِّر ويسجُد السَّجدة الثانية » متفق عليه .

(٤) في (ع): أخيراً ».

(٥) «كَانَ عَلَيْكَ بعد أَن يتم الرَّكعة الرابعة يجلس للتَّشهَّد الأخير » رواه البخارى ، قدر إيقاع السلام : أى بقدر السلام على النبى عَيِّكَ ، وإلى ذلك ذهب المالكية ، والقعود المفروض عند الحنفية ، والحنابلة بقدر التشهد ، أما عند الشافعية فبقدر التشهد والصلاة على النبى عَيِّكَ .

(٦) لقوله عَلِيْكُم : « إِنَّ هذه الصَّلَاة لا يحل فيها شيء من كلام الناس ... » رواه مسلم وأبو داود .

(٧) لأنَّ النبي عَلِيْتُةِ «كان يطمئن حتى يرجع كل عظم إلى موضعه » رواه أبو داود والبيهقى

بسند صحيح

(٨) لقوله - عَرُّ وَجَلَّ - : ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَـالَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [ المؤمنون / ٢ ] ، وقوله عَيِّاتِيمَ : « من صَلَّى سَجْدتين لا يَسْهُو فيهما غَفَرَ الله لهُ ما تقدَّم من ذَنْبه » رواه أحمد وأبو داود والحاكم ، وصححه ووافقه الذهبي .

(٩) في (خ) : ( فيها » .

(١٠) والتحليل : وهو استباحة ما كان محرماً في الصلاة ويكون بلفظة السلام عليكم لقوله عليكم الميلة : « وتحليلها التسليم » رواه مسلم وأبو عوانة وابن خريمة والطبراني .

الما فالحنفية قالوا: إنَّها أربعة فقط ، وجعلوا الباقى من الشروط والسنن ، والمالكية قالوا: فرائض الصلاة خمسة عشر فرضاً ، وجعلوا الباقى من السنن والشروط ، والشافعية : عدوا فرائض الصلاة ثلاثة عشر فرضاً : خمسة فرائض قولية ، وثمانية فرائض فعلية ، والحنابلة : عدوا فرائض الصلاة أربعة عشر ، وجعلوا باقى ما ذكره القاضى من السنن والشرائط .

انظر تفصيل ذلك في : الفقه على المذاهب الأربعة ( ٢٠٧/١ ) .

وَسُنَنُهَا عَشْـرُونَ أَيْضاً:

الأَذَانُ لَهَا فَى الْمَسَاجِدِ (١) وَحَيْثُ (٢) الأَئِمَّة (٣)، وَاخْتُلِفَ فَى الأَذَانِ لَلْجُمْعَةِ ، فَقِيلَ : شُنَّةٌ ، وَقِيلَ : فَرْضٌ (١) ، وَالإِقَامَةُ للرِّجَالِ (٥) ، والتَّجْمِيعُ للجُمْعَةِ ، فقيلَ : سُنَّةٌ ، وقِيلَ : فَرْضٌ (١) ، وَالإِقَامَةُ للرِّجَالِ (٥) ، والقِيامُ لَهَا (١) ، والمَسَاجِدِ ، وقِراءَة السُّورةِ فَى الرَّحْعَتُثْنِ الأُولَيَيْنِ ، والقِيامُ لَهَا (١) ، والجَهْرُ فَى الْجُهْعَةِ وَالصَّبْحِ ، والإسْرَارُ فِيمَا وَالجَهْرُ فَى الْإَنْصَاتُ لِقِرَاءَة الإِمامِ إِذَا جَهَرَ ، والقِرَاءَةُ للمَأْمُومِ فِيمَا أُسِرِ فِيهِ الإِمام (٩) ، والتَّشَهُدَانِ سِرًا ، والجُلُوسُ لَهُمَا (١١) ، والتَّكْبِيرُ مع كلّ فيه الإمام (٩) ، والتَّشَهُدَانِ سِرًا ، والجُلُوسُ لَهُمَا (١١) ، والتَّكْبِيرُ مع كلّ

(١) الأذان : وهو الإعلام ، لغة وقال تعالى : ﴿ وَأَذَانٌ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ... ﴾ [ التوبة/ ٣ ] : أى إعلام ، وقال : ﴿ وَأَذَن فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ ... ﴾ [ الحج / ٢٧ ] : أى أعلمهم .

وشرعاً: والإعلام بدخول وقت الصلاة بألفاظ مخصوصة ومشروعيته لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : هـ يإذَا نُودِيَ لِلصَّلَاقِ مِن يَوْمِ الْمُجُمُعَةِ ... ﴾ [ الجمعة / ٩ ] ، ولقول النبي عَلَيْكَ : « إذا حَضَرت الصَّلاة فليؤذن بكم أحدكم » متفق عليه .

(٢) كذا بالأصل ، ولعل الصواب : ﴿ حَتُّ ، .

(٣) لقوله على الله أرحنا بالصَّلاة ، رواه أحمد والطبراني ، وحثه على ذلك في السفر والحضر .

(٤) فقال بعض العلماء: سنة ، وذهب البعض الآخر إلى أنه فرض على الكفاية ، فهو شعار الإسلام الذى ثبت في الصحيح أن النبي عَلِيلَةٍ : « كان يعلق استحلال أهل بلد بتركه » ، وإلى ذلك ذهب أحمد وبه قال ابن تيمية في مجموع الفتاوى ( ٢٤/٢٢ ) ، والشوكاني في السيل الجرار ( ١٤/٢ ) ، والألباني في تمام المنة ( ص ١٤٤ ) .

(٥) يجوز كذلك للنساء لما ثبت عن عائشة – رضى الله عنها – : « أنَّها كانت تُؤَذِّن وتُقِيم وتَوَّم النساء وتقف وسطهن » رواه ابن ابى شيبة والحاكم والبيهقى ، وهو قوى بمجموع طرقه ، وصححه النووى فى المجموع وإليه ذهب الشافعى، وقال به الشوكانى فى السيل الجرار ( ٢٥١/١ ) .

(٦) لقول أبى هريرة - رضى الله عنه - : « فَمَا أسمعنَا رسول الله عَلَيْكُ أَسْمَعْنَاكُم ، وما أخفى عنّا أَخْفَينَا عنكُم ، وإنْ لم تزدْ على أُمَّ القرآن أجزأت ... » رواه البخارى .

(٧) في (ع): « الأولين » .

 (٨) والجمهور على الجهر في تلك الصَّلوات شئة ، وخالف ذلك الحنفية فقالوا : محكم قراءة الشورة أو ثلاث آيات ، فصار هو الوجوب .

(٩) لقوله عَيَظِيُّةً : ﴿ وَإِذَ قَرَأً فَأَنْصِتُوا ﴾ رواه مسلم وأبو عوانة وأبو داود ، وبه قال الحنفية والمالكية ` والحنابلة ، وأما القراءة فيما أسر فيه فقال به الحنابلة .

(١٠) \$ لأنَّ الشُّنَّة إخفاؤها ، رواه أبو داود والحاكم ، وصححه ووافقه الذهبي .

خَفْضٍ وَرَفْع (١) ، إِلَّا عِنْدَ الرَّفْع مِنَ الرُّكُوعِ : فَيَقُول الإمامُ والفَدُّ : « سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ » (٢) ، وَيَقُولُ الفَذُ بَعْدها والمأْموم : « رَبَّنَا وَلَك الحَمْدُ » (٣) ، وَالصَّلَاةُ على النَّبِيّ عَيْلِيّةٍ فِيهَا (٤) ، وَتَرْكُ التَّكْبِيرِ عِنْد القِيَامِ مِنَ الجِلْسَةِ الوسْطَى حَتَّى يَعْتَدِلَ قَائِماً (٥) ، وَالتَّيَمُّن (٢) في السَّلَامِ ، وَرَدُّهُ عَلَى الإمامِ وَعَلَى مَنْ صَلَّى على يَسَارِهِ (٧) ، والاعْتِدَالُ في الفَصْلِ بَيْنَ الأَرْكَانِ (٨) ، والسَّجُودُ عَلَى سَبْعَةِ أَعْضَاءٍ (٩) ، وتَقْدِيمُ أُمِّ القُرْآنِ عَلَى السُورَةِ (١٠) ، والتَّرْتِيلُ في القَرْآنِ عَلَى السُورَةِ (١٠) ، والتَّرْتِيلُ في القَرْآنِ عَلَى السُورَةِ (١٠) ،

مع الجلوس لهما: ( فكان النبي عَيْلِيَّ إذا جَلَسَ في الرَّكعتين جَلَسَ على رجله اليُشرَى ،
 ونصب اليُثنَى، وإذا جَلَسَ في الرَّكعة الأُخِيرة قَدَّم رجله اليُشرَى ونصب الأُخرى وقَعَدَ على مقعدته »
 رواه البخارى .

<sup>(</sup>١) لأمره المسئ صلاته بذلك .

<sup>(</sup>٢) لما روى عنه عَيِّلِكُم : ( كَانَ يَوْفَع صلبه من الرُّكُوع قائلًا : سَمِعَ الله لِمَنْ حَمِدَهُ ) متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) بل إن ذلك يُسنُّ للإمام أيضاً ، لفعله عَلِيُّكُ ذلك وهو إمام ، لما رواه البخارى وأحمد :

لا كان يقُول وهو قَائِم : رَائِنَا وَلَكَ الحَمْد ،

<sup>(</sup>٤) لقوله عَيْنِكُم : « ثم يُصَلِّى ( وفي رواية : ليصل ) على النبي عَيَّلِكُم ، ثُمَّم يَدْعُو بما شاء » رواه أحمد وأبو داود وابن حزيمة والحاكم ، وقال الشافعية بوجوبها .

<sup>(</sup>٥) والثابت عنه عَلِيْكُم : ﴿ أَنَّهُ كَانَ يَنْهُضَ إِلَى الرَّكَعَةُ الثَالثَةُ مُكَبِّراً ﴾ متفق عليه .

<sup>(</sup>٦) في (ع): ( التيامن ٥ .

 <sup>(</sup>٧) لما رواه الترمذى وصححه : ( كان عَلَيْكُ يُسَلِّم عن يَجِينِهِ : السلام عليكم ورحمة الله ،
 وعن يَسَاره : السلام عليكم ورحمة الله » .

 <sup>(</sup>A) والأعتدال مع الذِّكر من فغله عَلَيْ للفصل بين الأركان ، وبه أمر المسئ صلاته .

<sup>(</sup>٩) لقوله عَلِيُّكُم : ﴿ أُمِوتُ أَنْ أَسجد على سَبْعَة أَعْظُم ﴾ منفق عليه .

<sup>(</sup>١٠) لفعله ﷺ ذلك : « فكان يقرأ الفاتحة ويقطعها آية آية » رواه أبو داود والحاكم ، وصححه ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>١١) لما ثبت عنه ﷺ : ﴿ كَانَ يُرَتِّل الشُّورة حتى تكون أطول من أطول منها ﴾ رواه مسلم ومالك .

#### وَفَضَائِلُهَا وَمُسْتَحَبَّاتُهَا عشرُونَ أَيْضًا :

الأَذَانُ قَبْلها للمُسَافِرِ (١)، وَالإِقَامَةُ للنِّسَاءِ (٢)، واتَّخَاذُ الرِّدَاءِ عِسْدَ صَلَاتِهَا، وما يَسْتُو المُحْسَدَ من الثِّيَابِ (٣)، وَرَفْعُ اليَدَيْنِ لِتَكْبِيرَةِ الإِحْرَامِ (٤)، وَرَفْعُ اليَدَيْنِ لِتَكْبِيرَةِ الإِحْرَامِ (٤)، ووضْعُ اليُمْنَى عَلَى ظَاهِر اليُسْرَى عِندَ النَّحْر، وَقِيلَ : عِندَ السَّرَّة في القِيَامِ وَضْعُ اليُمْنَى عَلَى ظَاهِر اليُسْرَى عِندَ النَّحْر، وقِيلَ : عِندَ السَّرَّة في القِيَامِ إِذَا لم يُرِدِ الاعتماد (٥)، وَمُبَاشَرةِ الأَرْضِ أَوْ ما يُسْتَحَبِّ أَن يُصَلَّى عليه

(١) لقوله ﷺ : ﴿ إِذَا سَافَرَتُمَا فَأَذُّنا وأَقِيمَا وليؤمكما أَكْبَرُكُمَا ﴾ رواه البخاري والبيهقي ·

(٢) انظر: الإقامة للرجال في السنن ص ٥٦ . (٣) انظر: سَتْر العَوْرَة للمرأة في الفرائض.

(٤) وسنته ﷺ في ذلك متعدِّدة : « فتارة يرفعُ يَدَيْه مع التَّكبير » رواه البخارى وأبو داود ، « وتارة بعد التَّكبير » رواه البخارى والنسائى .

(٥) ورد ذلك بكيفيتين عنه عَيِّلِيَّة « فكان يَضَع اليُمْنَى على ظَهْر كَفّه اليُسْرَى والرّسغ والساعد » رواه أبو داود وابن خزيمة بسند صحيح ، « وكان أحياناً يقبض باليُمْنَى علي اليُسْرَى » رواه النسائى والدارقطنى بسند صحيح ، وقال ابن عبد البر : لم يأت فيه عن النبى عَلِيَّة خلاف ، وهو قول جمهور الصحابة والتابعين ، ولم يزل مالك يقبض حتى لَقى الله - عَزَّ وَجَلَّ - ، أما مكان الوضع فالثابت « أنه كان يضعهما على الصَّدر » رواه ابن خزيمة في صحيحه ، وقال الألباني في صفة الصَّلاة (ص ٢٩) : « وضعهما في الصَّدرهو الذي ثبت في السنة ، وخلافه إما ضعيف أو لا أصل له » .

• وهذه مسألة طال فيها الخلاف بين الناس خصوصاً أن الأحاديث واردة بالقبض ، ووضع اليمنى على اليسرى في الصلاة ، وهي صريحة في ذلك ، وأن المالكية قد نقل عن بعضهم كراهية ذلك وعدوه استناداً ، وقد ظن البعض في ذلك مخالفة القائلين بذلك للنصوص ، ولابد من تحرير القول في ذلك بشيء من الإيجاز :

أولاً: أن النقل قد اختلف عن الإمام مالك في ذلك ، فرواية مطرف وابن الماجشون عن مالك هو وضع اليد اليمنى على اليد اليسرى ، وهو موافق لاختيار جمهور العلماء من الخنفية والشافعية والخابلة ، وقالوا : إنها السُّنة ، وهو اختيار القاضى عياض هنا ، ولم يفرّق القاضى عياض بين الفرض والنفل إنما قيد بعدم إرادة الاستناد وهذا ما أيده الشنقيطي حيث قال في فتح الرحيم ص ٢٩ : ويكره القبض إن قصد الاعتماد ، فإن قصد السنة ندب ، وفي النفل يجوز القبض مطلقاً .

تانياً: نقل أشهب وابن نافع عن مالك إباحة القبض في الفرض والنفل ، وذكر الحطاب نقلًا عن ابن فرحون : وأما إرسالهما ، أى اليدين بعد رفعهما ، فقال سند : لم أز فيه نصًا ، والأظهر عندى أن يرسلهما حال التكبير ليكون مقارناً للحركة ، وينبغي أن يرسلهما برفق ، وهو اختيار الإمام ابن عبد البرحيث قال : ووضع اليمنى منهما على اليسرى أو إرسالهما كل ذلك سنة في الصلاة ، ونقل عن الشافعية ما يزيد قول المالكية ، قال الشربيني : فإن أرسلهما ولم يعبث فلا بأس .

( مواهب الجليل للحطاب ٥٣٧/١ - ط مكتبة النجاح - ليبيا ، والكافى لابن عبد البرص ٤٣ ، والإقناع في حل الفاظ أبي شجاع للخطيب الشريبني ١٣١/١ ) .

بالجَبْهَةِ والكَفَّيْنِ عِندَ السَّجودِ (١) ، وإطَالَة القِرَاءَة في الصُّبح (٢) ، والظُّهْرِ (٣) ، وَتَخْفِيفَهَا في العِشَاءِ (٦) ، وَالتَّأْمِين بعد أُمِّ الكِتَابِ للفَذِّ والمَّأْمُوم فِيمَا أُسرَّ فيه .

وَاخْتُلِفَ ، هَلْ يَقُولُهَا الْإِمَامِ فَيَمَا جَهَرَ فِيهِ (٧) ، وقيل : في كُلُّ هَذَا

= ثالثاً: نقل في رواية ابن القاسم عن مالك في المدونة استحباب الإرسال ، وكراهية القبض في الفرض ، والجواز في النفل ، قيل : مطلقاً ، وقيل : إن طول ، وإليه ذهب الشيخ خليل وشراح متنه كالدردير والدسوقي ، وانظر في ذلك : ( بداية المجتهد ١٦٥/١ - والشرح الصغير للدردير ١١٤/١ ) .

رابعاً : حكى الباجى وتبعه ابن عرفة منع القبض فى الفرض والنفل ، ولكن قال المناوى : وهذا من الشذوذ . انظر : ( الموسوعة الفقهية ٩٥/٣ نقلًا عن حاشية الدسوقى ٢٥٠/١ ، والمدونة ٧٤/١ ) .

قال ابن رشد : والسبب فى اختلافهم أنه قد جاءت آثار ثابتة نقلت فيها صفة صلاته - عليه الصلاة والسلام - ولم ينقل فيها أنه كان يضع يده اليمنى على اليسرى ، وثبت أيضاً أن الناس كانوا يؤمرون بذلك ، وورد ذلك أيضاً من صفة صلاته - عليه الصلاة والسلام - فى حديث أبى حميد . فرأى قوم أن الآثار التي لم تنقل فيها هذه الزيادة ، وأن

الزيادة يجب أن يصار إليها . ورأى قوم أن الأوجب المصير إلى الآثار التى ليس فيها هذه الزيادة لأنها أكثر ، ولكون هذه ليست مناسبة لأفعال الصلاة ، وإنما هي من باب الاستعانة ولذلك أجازها مالك في النفل ولم يجزها

فى الفرض ، قال : والذى يظهر من أمرها أنها هيئة تقتضى الخضوع ، وهو الأولى بها .

( بداية المجتهد ١٦٥/١ ) (المراجع ) .

(١) انظر : السجود في الفرائض .

(٢) « فكان عَلَيْكُ يقرأ فيها بطوال المفصل ( من سورة ق ٓ إلى الناس ) » رواه النسائى وأحمد بسند صحيح ، « وأحياناً يقرأ بقصار المفصل » رواه مسلم وأبو داود .

(٣) « وكان ﷺ في الظُّهر يُطَوّل ، وفي الأُولى ما لا يطول في الثانية ، متفق عليه .

(٤) « فكان عَلَيْكُ يقرأ فيه نصف ما يقرأه في الظهر » رواه مسلم وأحمد ، « وكان يُطرّل في الأُولى ما لا يطول في الثانية » رواه أبو داود وابن خزيمة بسند صحيح ، وأحياناً قَدْر خمس عشرة آية .

(٥) أمَّا المغرب: « فكان عَيْلِكُ يقرأ فيه بصغار المفصل » متفق عليه .

(٦) وفي العشاء: « كان عَيَّاتُهِ يقرأ من وسط المفصل » رواه النسائي وأحمد بسند صحيح.

(٧) وهذا يكون للإمام في السّر والجهر للإمام والفذّ والإمام ؛ « لأنَّ النبي عَلَيْتُ كان إذَا انتهى
 من قِرَاءَة الفاتحة قال : (آمين) يَجْهَر ويَمُد بِهَا صَوْتُه » رواه البخارى وأبو داود .

شُنَّة ، والتَّسبيخ في الرُّكوعِ (١) ، والسَّجود (٢) ، وَهَيْئَة الجُلُوس في التَّشَهُّدين وَيَثْنِي السَّجدتين ، وهو أن يَنْصب رِجْله اليُهْنَى وَيَثْنِي اليُسْرَى ، ويفضى بأليته إِلَى الأَرضِ (٣) ، ووضع اليَدَينِ على الرُّكْبَتَيْنِ في الرُّكوع (٤) وفي الجُلُوس بين السَّجدَتينِ ، ووضع اليُسْرَى على الرُّكْبَةِ اليُسْرَى في جُلُوس الجُلُوس بين السَّجدَتينِ ، ووضع اليُسْرَى على الرُّكْبَةِ اليُسْرَى في جُلُوس التَّشَهُّد ، وَنَصْب اليُهْنَى على اليُهْنَى قَابِضاً أصَابِعها مُحَرِّكاً السَّبَّابة (٥) ، التَّشَهُّد ، وَنَصْب اليُهْنَى على اليُهْنَى قَابِضاً أصَابِعها مُحَرِّكاً السَّبَّابة (٥) ، وأنْ يُجَافَى في رُكُوعِهِ وسُجُودِهِ ضَبْعيهِ عن جَنْبيهِ ولا يضمُّهما (١) ، وأنْ يُجَافَى في رُكُوعِهِ وسُجُودِهِ ضَبْعيهِ عن جَنْبيهِ ولا يضمُّهما (١) ، ولا يَضمُّهما واللَّهُ ، وأنْ لا يَصْمُد ما اسْتَرَ بهِ صَمْداً ، وليَنْحَرِفْ عَنهُ قَلِيلًا (٨) ، والصَّلَاة والفَذِ ، وأنْ لا يَصْمُد ما اسْتَرَ بهِ صَمْداً ، وليَنْحَرِفْ عَنهُ قَلِيلًا (٨) ، والصَّلَاة والفَذِ ، وأنْ لا يَصْمُد ما اسْتَرَ بهِ صَمْداً ، وليَنْحَرِفْ عَنهُ قَلِيلًا (٨) ، والصَّلَاة أَوَّل الوَقْت (٩) ، والقُنُوت في الفَجْر (١٠) ، والتَّرُويح ما بَيْنَ القَدَمينِ في

<sup>(</sup>١) وهو قوله عَلِيْكُ : ٥ سُبْحَانَ رَبِّىَ العَظِيم ثلاث مرَّات » رواه أحمد وأبو داود والدارقطني وغير ذلك من الأذكار .

 <sup>(</sup>٢) وهو قوله مَنْظَة : ( سُبْحَانَ رَبِّى الْأَعْـلَى ثلاث مرَّات » رواه أحمد وأبو داود والدارقطنى .

<sup>(</sup>٣) تقدم الكلام عنه ( ص ٥٥ ) .

<sup>(</sup>٤) تقدم في الركوع ( ص ٥٤ ) .

<sup>(</sup>٥) وهذا الوصف رواه مسلم وأبو عوانة وابن خزيمة ، أما التحريك لفعله ذلك : « فكان ﷺ إذًا رَفَّعَ إِصْبِعه – يحركها يَدْعُو بها – » رواه أبو داود والنسائى وابن الجارود .

<sup>(</sup>٦) كما رواه البخارى ومسلم: « كان عُلِيكُ إذا صَلَّى فرج بين يديه حتى يرى بَيَاض إبطيّه » وذلك في السجود والركوع وغيرهما ، والضبع : ما بين الإبط وأعلى نصف العضد ، وهما ضَبْعان (الوسيط مادة : ضبع ) .

<sup>(</sup>٧) لقوله ﷺ : « لا يَبْسط أحدكُم ذِرَاعَيْهِ انبساط الكلب » متفق عليه .

<sup>(</sup>٨) لما رواه البخارى : ( كان عَيِّكَ يَقِفُ قريباً من الشترة » ، الصمد : (أى يجعل الشيء تلقاء وجهه ) لما رواه أحمد وأبو داود عن المقداد بن الأسود ، قال : « ما رأيتُ رسول الله صَلَّى إلى عَمُودِ ولا شُجَرَةً إلَّا جَعَلَهُ على حاجبه الأيمن أو الأيسر ولا يَضمد صَمْداً » .

 <sup>(</sup>٩) لأن النبي عَيْلِيُّ سُئِلَ عن أفضل الأعمال ؟ فقال : « الصَّلَاة لوقتها » متفق عليه .

<sup>(</sup>١٠) والقنوت في الفجر ، لا يكون إلَّا في حالة النَّوازل (المصائب والشدائد) وعندئذ «كان النبي عَلَيْتُ يَقْنُتُ في الصَّلوات الخمس كلِّها » رواه أبو داود والسَّرَّاج ، وصححه الحاكم ، ووافقه الذهبي ، أما تخصص الفجر بذلك فلا يجوز ، وحديث التَّعمان بن بشير الذي يستدل به على القنوت في الفجر ضعيف .

القِيَــَام (١) ، والدُّعَــَاء في التَّشَـهُّـد الآخر (٢) وفي السُّجُود (٣) ، وأَنْ يَضَعَ بَصَره في مَوْضِع شُجُودِهِ (٤) ، والمَشْي إِلَى الصَّلَاةِ بالسَّكِينَة والوقارِ (٥).

#### وَمَكْرُوهَاتُ (٦) الصَّلَاة عشْرُونَ أَيْضاً :

صَلَاةُ الرَّجُلِ وهو يُدَافِعُ الأَخْبَثَيْنِ : البولَ ، والغائِطَ (٧)، والالتفات (٨)، وتَحْدُث النَّفْس بأُمُور الدُّنيا (٩)، وتَشْبيكُ الأَصَابِعَ ، وفَرْقَعَتُهَا ، والعبثُ بها أو بخاتمِهِ أو لِحْيَتِهِ أَوْ بِتَسْوِيَةِ الحَصَى (١٠)،

(١) والمترويح : وهو التفريج اليسير بين القدمين لقول عبد الله لمن ألصق قدميه : « أخطأ الشنة ، أما إنَّه لو راوح كان أحبّ إلى » رواه البيهقي .

(٢) لقوله عَيْنَا : « إذا فرغ أحدكُم من التَّشَهَّد الآخر فليستعذ بالله من أربع ، يقول : اللَّهُمَّ إنِّى أَعُوذُ بِكَ من عَذَابِ جَهَنَّم ، ومِن عَذَابِ القَبْر ، ومِن فِثْنَةِ الْمَحْبَا وَالْمَمَات ، ومِن شَرُ فِثْنَةِ الدَّجُال ، ثُمَّ يَذُعُو لتَقْسِه بما بَدَا لَهُ » رواه مسلم وأبو عوانة والنسائى وابن الجارود .

(٣) لقوله عَلِيْكَ : « وإذا سَجَدْتُم فاجْتَهِدُوا في الدُّعَاء » رواه مسلم ، وقوله عَلِيْكَ : « أَقْرَبُ ما يَكُونَ العَبْد مِن رَبِّه وَهُوَ سَاجِدٌ ، فأَكْثِرُوا الدُّعاء فيه » رواه مسلم .

(٤) لأنَّه أقرب إلى الخشوع .

(٥) لقوله عَلِيْتُة : « إِذَا أَنَى أَحَدُكُمُ الصَّلَاة فليأتها في وقار وسَكِينَة » رواه الطبراني ورجاله ثقات .

(٦) المكروه: اختلف العلماء في تعريفه: فمنهم من قَشَمَهُ إلى كراهة تحريم، كمن ترك واجباً، وكراهة تنزيه، كمن ترك مستحبًا، ومنهم من قال: هو ما لا يُعاقب على فعله، ويثاب على تركه، وانظر الفقه على المذاهب (٧٦/١).

(٧) لقوله عَلَيْتُج : « لا يُصَلِّى أَحَدٌ بحضرة الطَّعام ، ولا هو يدافعُهُ الأُخبثانِ (البول والغائط) »
 رواه مسلم وأحمد وأبو داود .

(A) لقوله عَلَيْكَم : « هو اختلاسٌ يختلشهُ الشَّيطان من صَلاة العبد » رواه البخارى .

(٩) وهذا من فعل الشيطان لقوله ﷺ : « فإذا قضى التثويب (الإقامة) أقبل حتى يخطر بين المرء ونفسه يقول : (اذكر كذا ، اذكر كذا ، . . ) » متفق عليه .

(١٠) وكل ذلك من العَبَث ونهى عنه رسول الله عَلِيْق بقوله : ﴿ لَا تَمْسَح الْحَصَى وأَنْتَ تُصَلِّى، فإن كُنت لابد فاعِلًا فواحِدَة تسوية الْحَصَى » رواه الجماعة ، وقوله عَلِيْق : ﴿ لَا تَفْرَقُعُ أَصَابِعِكُ وأَنْتَ فَى الصَّلَاة » رواه ابن ماجه بسند ضعيف والعمل عليه ، وقوله عَلِيْق : ﴿ اسكنوا فَى الصَّلاة » رواه مسلم .

والإقعاءُ (١) ، وهو مجلُوسه فيها على صُدُورِ قَدَمَيْهِ في التَّشَهُد ، أَوْ عند القِيَام من السُّجود ، بل يَعْتمد على قدميه عِندَ قِيَامِهِ ، والصَّفْدُ : وهو ضَمُّ القَدَمينِ في قيامِهِ كالمكبَّل ، والصَّفْنُ : وَهُوَ رَفْعُ [إحداهما] (٢) كما تَفْعَلُ الدَّابةُ في قيامِهِ كالمكبَّل ، والصَّلْبُ : وَهُوَ وَضْعُ اليَدَينِ على الحاصرتيْنِ ويُجافى بين عندَ الوقُوفِ (٣) ، والصَّلْبُ : وَهُوَ وَضْعُ اليَدَينِ على الحاصرتيْنِ ويُجافى بين العَضُديْنِ في حالِ القِيَامِ كَصِفَةِ المصْلُوبِ ، والاحْتِصَارُ : وَهُوَ وَضْع اليد في الخَصِرة في القِيَامِ أيضاً (٤) ، وأَنْ يُصَلِّي الرَّجُل وهو [متلثم (٥)] (٢) ، أو كافتُ شعرَهُ أو ثَوبَهُ لأجل الصَّلَة (٧) ، أو حَامِلٌ في ثَوبِهِ أو كُمِّهِ خُبزاً أو كافتُ شعرَهُ أو ثَوبَهُ لأجل الصَّلَة (٧) ، أو يُصلِّى وهو غَضْبَانٌ (٩) ، أو يُصلِّى وهو غَضْبَانٌ (٩) ، أو بخبراً عن ضَلاتِهِ (١١) ، أو يصرتِهِ طَعَامُ (١٠) ، أو يكون ضَيِّق الحُفِّ مُّا يَشْعُلُهُ عن فَهُم صَلَاتِهِ (١١) ، أو يُصَلِّى بطريق من يَمُرُّ بَيْنَ يَدَيْهِ (١٢) ، أو يَقْتُل بَرْغُوثاً وَمُهُمْ فَيها (١٢) ، أو يقرأ في رُكُوعِهِ ، أو سُجُودِهِ ، أو تَشَهُدِهِ ، أو يَشَهُدِهِ ، أو يَشَهُدُهُ ويَهُ أَلَ وَيُعْمِلُ أَو يَهُومُ أَو يَهِ مَا أَو يَقْرَأُ في رُكُوعِهِ ، أو سُجُودِهِ ، أو تَشَهُدِهِ ، أو يَشَهُدُهِ ، أو يَجْهَرُ

<sup>(</sup>١) والإقعاء : هو أن يُلصق إليتيه بالأرض وينصب ساقيه ، ويضع يديه على الأرض ، كإقعاء الكلب ونهي عَلِيْكِ عنه رواه الحاكم والبيهقي .

<sup>(</sup>٢) في (خ): (إحديهما ٥. (٣) وذلك كله مناف لفعله ، ولأمره المسئ صلاته بغير ذلك .

<sup>(</sup>٤) وفي الحديث : ( نهي النبي عَلِيُّكُ أَن يُصلي مختصراً » متفق عليه .

<sup>(</sup>٥) وفي (خ) : ( ملتثم » .

<sup>(</sup>٦) وعن أبي هريرة - رضى الله عنه - : ٥ نهى رسول الله عَلَيْكُ عن السَّدل (إرسال الثوب حتى يصيب الأرض) ، وأنْ يُغطى الرَّجُل فَاه » رواه الجماعة .

 <sup>(</sup>٧) لقوله عَلِينَةً : « أُمِوْتُ أن أشجد على سَبْعَة أعضاء ، ولا أكفّ شعراً ولا ثوباً » رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٨) لأنَّ ذلك يَشْغله ، وهو من عموم قوله عَيِّكُ : ٥ اسكنوا في الصَّلاة » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٩) لأنَّ الغضبان لا يكون في حالة إدراك كامل لما يقول ، ولذلك نهى رب العالمين السَّكران في بداية الدَّعوة عن قربان الصلاة وعلل ذلك بقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ... ﴾ [ النساء / ٢٤ ] .

<sup>(</sup>١٠) لقوله عَلِيَّةِ : ﴿ لَا صَلَاةَ بِحَضْرَةَ طَعَامَ ﴾ رواه مسلم وأحمد وأبو داود .

<sup>(</sup>١١) لعموم قوله عَيِّكُ : « اسكنوا في الصَّلَاة ﴾ رواه مسلم .

<sup>(</sup>۱۲) نهى النبي مُتِيَّلِيَّةٍ : ﴿ أَن يُصلَّى على قَارَعَة الطَّريق ، ... ﴾ رواه ابن ماجه والطبراني ، وفيه ابن لهيعة وله طرق أُخرى .

<sup>(</sup>١٣) لأنَّه من قبيل الشغل المنهى عنه ولقوله عَلِيُّ : « اسكنوا في الصَّلاة » رواه مسلم .

بالتَّشَهُّد (١) ، أو يَدْعُو في رُكُوعِهِ ، أو قبل القِرَاءَة في قِيَامِهِ (٢) ، أويَرْفَعُ رَأْسَهُ ، أو يَحْفضه في رُكُوعِهِ (٣) ، أو يَرْفَعُ بَصَرَهُ إلى السَّماء فيها (٤) ، أو يَسْجُدُ على البسط والطَّنَافِس (٥) والجُلُود وشبهها مُمَّا لا تُثْبَته الأرض (٢) ، ومُمَّا هو سَرَف (٧) ، أو فيه رَفاهية (٨) .

#### ومُفْسِدَاتُ (٩) الصَّلَاةِ عشْرُونَ أَيْضاً :

وهى تَركُ رُكْنِ من أَرْكَانِهَا ، أو فَرِيضَةٍ من فرائِضِها المذكورة ، كَتَرْك النِّيَّة ، أو قَطْعِهَا ، أو القِرَاءَةِ ، أوالرُّكُوعِ ، أو غير ذلك منها (١٠) ، أو ما قَدَرَ عليه منها إنْ كان لهُ عُذرٌ عن استيفائه ، عَمْداً تركَ ذلك أو جَهْلًا ، أو سَهْواً فهو مُفْسدٌ لها ، إلَّا القِيَام (١١) وإزَالَةِ النَّجاسَة ، وسترُ العَوْرَة فتركها سَهْواً

 <sup>(</sup>١) وذلك لأنَّه : « كان يَنْهي عن قِرَاءة القُرآن في الرُّكوع والسُّجُود » رواه مسلم وأبو عوانة ،
 أما التّشتَـهُد ، فالثابت عنه أنَّه لم يقرأ فيه قرآناً وكان يسر به .

<sup>(</sup>٢) الثابت أمره بالدُّعاء في السُّجود وتقدم الكلام عنه ( ص ٦١ ) .

 <sup>(</sup>٣) لقوله ﷺ: « وامدد ظهرك ومكن لركوعك » رواه أحمد وأبو داود بسند جيد ، ورفع الرأس أو خفضها مناف لذلك .

<sup>(</sup>٤) لقوله عَلِيْكَةَ : « ما بال أقوام يرفَعُونَ أبصَارهم إلى السماء في صلاتهم ، لينتهنَّ أو لتُخُطفَنَّ أبصـارهم » رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٥) الطُّثفِس : هو النُّمرقةُ فوق الرحل . والبساط الذي له خمل رقيق .

<sup>(</sup> المعجم الوسيط مادة : طنفس ) .

 <sup>(</sup>٦) والصُّواب أنَّه لا بأس أن نُصلِّى على ما لم تنبته الأرض ما لم يكن نجساً ، وقد فعل الصحابة ذلك على الجلود بعد دبغها .

<sup>(</sup>٧) السَّرف : ما فيه إسراف ( لسان العرب مادة : سرف ) .

<sup>(</sup>۸) في (ع) : « رفاهيته » .

<sup>(</sup>٩) المفسدات : المبطلات : أى أن الإنسان لو فعل واحدة من هذه المفسدات لبطلت الصلاة ، وانظر : الفقه على المذاهب (٢٩٢/١) .

<sup>(</sup>١٠) ولذلك قال النبي عَيِّلِيَّةِ للمسئ صلاته عندما ترك الطمأنينة والاعتدال : « ارْجَع فَصَلً فَإِنَّكَ لم تُصَل » رواه مسلم وأبو عوانة ، وانظر : الفرائض والأركان ( ص ٥٢ ) .

<sup>(</sup>١١) في (ع): « القبلة ».

مخفّف ، وتُعَاد الصَّلاة منه في الوقت (١) ، وكذلك الجهل بالقِبْلَةِ (٢) ، وكذلك إسقاط الجِلْسَة الأُولى من الشّنن ، أو ترك ثلاث تكبيرات ، أو «سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ » مثلها يُفسد الصَّلاة إنْ فَاتَ جبرها بسُجُودِ السَّهْو ، وكذلك الزِّيَادَة فيها عَمْداً (٣) ، أو كثيراً سَهْواً ، أو الرّدة (٤) ، والقَهْقَهَةُ كيف كانث (٥) ، والكلامُ لغير إصلاحِها (١) ، والأكل والشَّربُ فيها (٧) ، والعملُ الكثيرُ من غيرِ جِنْسِها (٨) ، وغلبةُ الحقن (٩) ، أو القرقرة (١٠) وشبهها ، وكذلك الهمّ حَتَّى يشغله عنها ولا يَفْقَه ما صَلَّى ، والاتِّكَاءُ حالَ ويتامها على حَائِط أو عصاً لغيرِ عُذْرٍ بما لو أُزِيلَ عنه مركزُهُ لسقط (١١) ، وذكرُ صَلاة فرض يجب ترتيبها عليه (٢) ، والصَّلاةُ في الكَعْبَة أو على وذكرُ صَلَاة فرض يجب ترتيبها عليه (٢١) ، والصَّلاةُ في الكَعْبَة أو على

<sup>(</sup>١) ترك ركن أو شرط عمداً وبدون عذر شرعى يبطل الصَّلاة لقوله عَلَيْكُ للمسئ صلاته : الأرابع فَصَلٌ فَإِنَّكُ لم تُصَلُّ ، على الرغم من أنه لا يعلم غير ذلك لقوله للنبي عَلَيْكُ : الا أحسن غيرها » .

<sup>(</sup>٢) الجهل بالقبلة لا شيء فيه ويُصلِّى إلى أى اتجاه ، ولا إعادة لفعل الصحابة ، وعدم أمره عَلَيْكُ لهم بالإعادة رواه البيهقي .

<sup>(</sup>٣) والعمد فيها يُفْسِد الصَّلاة .

<sup>(</sup>٤) الخروج من الدِّين .

 <sup>(</sup>٥) لقوله عَلَيْكَة : ۵ لا يقطع الصَّلاة الكَشْر (الوجه العابس) ولكن يقطعها القهقهة » رواه الطبراني بسند لا بأس به ، ونقل ابن المنذر الإجماع على بطلان الصَّلاة بالضحك .

<sup>(</sup>٦) لقوله عَيْلِيُّةَ : ( لا يَصْلح في هذه الصَّلاة من كلام النَّاس ، متفق عليه .

 <sup>(</sup>٧) قال ابن المنذر : أجمع أهل العلم على أن من أكل أو شرب في صلاة الفرض عامداً أن عليه الإعادة ، وقالت الشافعية والحنابلة : لا تبطل إن كان ناسياً أو جاهلًا .

<sup>(</sup>٨) قال النووى: إن كان كثيراً أبطلها بلا خلاف ، وإن كان قليلًا لم يبطلها بلا خلاف ، هذا هو الضابط ، ثم اختلفوا في القليل والكثير .

<sup>(</sup>٩) المحَقن : حبس البول ، وانظر ( الوسيط مادة : حقن ) لقوله عَلَيْكُ : « لا يُصلى وهو حاقن » رواه أحمد وأبو داود .

<sup>(</sup>١٠) الْقَـرْقَرَةِ : الضحك العالى ، وانظر ( الوسيط مادة : قرقر ) .

<sup>(</sup>١١) قيل : لا يجوز في القيام المفروض كقراءة الفاتحة ، ثم يتكيء بعد ذلك .

<sup>(</sup>١٢) لأنَّ الترتيب فرض .

ظهرها (١) ، وتذكر المُتَيَمِّم الماءَ فيها (٢) ، واختلافُ نِيَّةِ المأمومِ وإمامِهِ يُفْسِدُ صَلَاته (٣) ، وكذلك فَسَادُ صَلَاة إمّامِهِ بغير سَهْو الحَدَث أو النَّجَس أو إقَامَة الإمام عليه صَلَاةً أُخْرَى (٤) ، وكذلك تَرْك سُنَّةٍ من سننها المؤكَّدةِ عَمْداً يُفْسِدُهَا عندَ بَعْضِهم (٥) .

فتمَّتْ خصالُ الصَّلواتِ الخَمْس بهذا مائة خَصْلة .

### فَأَمَّا صَلَاةُ الْجُمُعَة

فهي من فُروض الأَعْيَان <sup>(٦)</sup>، وهي بَدَل من الظُّهْر .

# وشُرُوطُ وجُوبِهَا ، عَلَى مَنْ تَلْزَمُهُ الصَّلَوَاتُ الخَمْس عشَرَة :

الذَّكوريَّة ، والحريَّة (٢) ، وَنِيَّةُ الإقامَةِ (٨) ، ومِصْرٌ (٩) ، أو قَرْيَة من قراه على فَرْسَخ (١٠) فأقل منه ، أو قرية يمكن اسْتِيطَانُها جامعة لأربَعِين بيتاً أو ثلاثين فأكثر تُشبه المِصْرَ في صُورتِها ، وجماعة كثيرة ممَّن تَلزمُهُم الجمُعة يُبنى لمثلهم الأوْطَانُ ، وجَامِعٌ وإمَامٌ من أهلِهَا يُحْسنُ إقامتَها لهم ، ومعرفة يومها ، وبقاء وقتها ، والقُدْرَة على السَّعى إليها ، وارتفاعُ الأعذارِ المرخِّصَةِ في التَّخَلُف عنها .

<sup>(</sup>١) ثبت عن النبي عَلِيْكُم : ﴿ أَنَّهُ دَحَلَ الكَعْبَةُ فَصَلَّى بِينَ السَّارِيتِينَ ﴾ متفق عليه .

<sup>(</sup>٢) لأنَّه إذا حضر الماء بطل التيمم .

<sup>(</sup>٣) لقوله ﷺ : ٥ إِنَّمَا مجعِلَ الإمام ليؤتم به ... ٥ الحديث .

<sup>(</sup>٤) إن كان ناسياً فلا شيء عليه ويصلُّيها حين يذكرها مع الترتيب .

<sup>(</sup>٥) فمن ترك التشهد الأوسط عمداً بطلت صلاته .

<sup>(</sup>٦) أي يجب على كل مُكَلُّف وتقدم الكلام عنه ( ص ٥٥ ) .

<sup>(</sup>٧) ﴿ فَلَا تَجِبَ عَلَى المَرَأَةَ ، وَلَا الصَّبِي ، وَلَا العَبِدُ ، مَتَفَقَ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٨) فلا تجب على من نزل في بلدة ، ولم ينو الإقامة .

<sup>(</sup>٩) المصر : الكورة (البلدة) الكبيرة ، أو المدينة ، وانظر ( الوسيط مادة : مصر ) .

<sup>(</sup>١٠) الفَـزسخ : يُقـدر بثلاثة أميال ، والميل = ١٦٠٩ متراً ، وانظر ( الوسيط مادة : فرسخ ) .

# وفروضُهَا الزَّائدَة على فروضِ الصَّلَاةِ الخُتَّصَّة بها عَشرةٌ:

الإمامُ ، والجماعةُ ، والجَامِغُ ، والسَّعى إليها (١) ، والخُطبةُ ، وتركُ اللَّغو فيها (٢) ، والطَّهَارَةُ منه لها ، والإنْصَاتُ لها وإنْ لم يَسْمَعُها (٣) ، وتقديمُهَا على الصَّلَاة ، وصلاتُهَا ركعتان ، والأذانُ لها ، وقيل : سُنَّة (٤) .

#### وسُنَنُهَا المخْتَصَّة بها الزَّائِدَة عَلَى سُنَنِ الصَّلَاة عشرٌ:

الغُسلُ لها عِندَ الرَّواح (٥)، والطِّيبُ (٦)، والسِّواكُ ، والتَّجَمُّلُ في اللِّباس (٧)، والجَهْرُ بالقِرَاءَة فيها وقِرَاءَةِ الجُمْعَة في الأُولى (٨)، واستقبالُ الإمامِ في خُطْبيتِها (٩)، وكَوْنُهَا خطبتيْنِ، والجُلُوسُ أوَّل الخُطْبيةِ ووسطُها، والقيامُ في بقيتها، واتخاذُ المِنْبر لها.

#### وفَضَائلُها المُسْتحَبَّات لها المُخْتَصَّةُ بها عشرٌ:

[التَّهْجِير (١١)] لها (١١)، وصِلَّةُ الغُسْل بِالرَّواح لها ، واستعمالُ

<sup>(</sup>١) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... إِذَا نُودِىَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ...﴾ [الجمعة / ٩ ] .

<sup>(</sup>٢) ، (٣) لقوله ﷺ : « من اغْتَسَل ثم أَتَى الجُمُعَة فصلًى ما قُدُّرَ لهُ ، ثم أَنْصِتَ حتى يَفْرُغَ الإمام من خطبته ، ثم يُصَلِّىٰ معهُ ، غُفِرَ لهُ ما بينه وبين الجمعة الأُخرى » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٤) تقدم الكلام عنه (ص٥٦).

<sup>(</sup>٥) ، (٦) ، (٧) لقوله عَلِيْكُم : « على كُلِّ مُسْلم الغُسل يومَ الجُمُعَة ويلبس من صَالِح ثِيَابِه ، وإنْ كان له طيب مس منه » متفق عليه .

 <sup>(</sup>٨) وفى الأَخرى : ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ ﴾ رواه مسلم ، وتارة يقرأ لها : ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَة ﴾ رواه مسلم ، أحياناً يقرأ : ﴿ سَبِّحِ اشْمَ رَبُّكَ الْأَعْلَى ﴾ ، وفى الثانية : ﴿ هَلْ أَتَاكَ ... ﴾ رواه مسلم .

<sup>(</sup>٩) في (ع): « خطبته » . (١٠) في (خ): « التجهيز » .

<sup>(</sup>١١) هَجُّر إلى الصلاة : بكّر إليها ، القاموس الفقهي ( ص ٣٦٥ ) .

والتهجير : التبكير في الذهاب إليها وانتظارها قبل وقتها .

وفي الصحيح : ٥ لو يعلم الناس ما في النداء والصف الأول ، ثم لم يجدوا إلَّا أن يستهموا =

خِصَالِ الفِطْرَة : من قصِّ الشَّارِب ، وتَثْفِ الإبط ، والاسْتِحْدَاد (١) ، وتَقْلِيمِ الأَظْفَار ، والاقتصاد في خطبتها ، والتوكو على عصا أو سيف وشبهه فيها (٢) ، واشتمالها على الثَّناءِ على اللَّه تعالى ، وحَمْدِهِ ، والشَّهَادتين ، والتَّذْكِيرِ ، وقِرَاءَة آيةٍ من القرآنِ ، والدَّعَاء للأَئِمَّة ، والرُّكوع قبلها ما لم يخرج الإمام (٣) ، وتَرْك الرُّكوب في السَّعى إليها (٤) ، وكثرة الذِّكر والدُّعاء قبلَها وبعدَها (٥) ، والصَّدقة قبلَها (١) .

#### ومَمْنُوعَاتُها المُخْتصَّةُ بها عَشر:

البيعُ والشِّراءُ بعد النِّداء لها إلى انْقِضَاءِ صلاتِها (٧) ، والتَّنَقُّل بالصَّلَاة مُنذ يخرج الإمام على النَّاس للخطبةِ (٨) ، والتَّنَقُّل بعدَها في المسجدِ ، وهو للإمام (٩) أشدُ كراهية (١٠) ، والكلامُ والإمامُ يَخْطُب ، والاشْتِغَالُ بقولِ

عليه لاستهموا ، ولو يعلمون ما في التهجير لاستبقوا إليه ، ولو يعلمون ما في العتمة والصبح
 لأتوهما ولو حبواً » متفق عليه .

<sup>(</sup>١) الاستحداد: حلق العانة (الشعر الذي يَنْبُت حول الفرج)، وانظر القاموس الفقهي (ص ٨٢).

<sup>(</sup>٢) وهذا قبل اتخاذ المنبر ، أما الآن فلا يجوز ذلك إلَّا إذا كان مريضاً فيتكيء على العصا ، لما رواه ابن ماجه والحاكم والبيهقى : « كان النبي عَيَّاتُهُ إذا خطب في الجمعة خطب على عصاً قبل اتخاذ المنبر » .

<sup>(</sup>٣) تقدم في ( ص ٦٦ ).

له بكل محقوق عمل مسه ... ، وره مبل (٥) لقوله عَيْنَاتُهِ : « إِنَّ في يَوْم الجُمْعَة لسَاعَة لا يُوافقها عَبد مسلم يَشأَل الله عَزَّ وَجَلِّ خيراً إلَّا أَعْطَاه إِيَّاه » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٦) والصدقة تكون في جميع الأيام ، ولا تختص بيوم الجمعة .

<sup>(</sup>٧) لَقُولُه – عَزُّ وَجَلَّ – : ﴿ ... إِذَا نُودِىَ لِلصَّـلَاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُواْ البَيْعَ ... ﴾ [ الجمعة / ٩ ] .

<sup>(</sup>٨) لقوله عَلِيْكُ : ﴿ ثُمَ أَنْصَتَ حَتَى يَفُرُغُ مَن خطبته ، ثَمَ صَلَّى مَعَهُ غُفِرَ لَهُ بينه وبين المجُمُعَة الأخرى ﴾ رواه مسلم .

<sup>(</sup>٩) في (ع): ( الإمام ٥ .

ر.) في (١٠) لقوله عَلِيْكُمْ : ﴿ مَنْ كَانَ مُصَلِّياً بِعِدَ الجُمُعَةِ فَلْيُصَلِ أَرْبِعاً ﴾ رواه مسلم ، وقال ابن تيمية : ﴿ إِن صَلَّى فَى المسجد صَلَّى أَرْبِعاً ، وإِنْ صَلَّى فَى تَيتَهِ صَلَّى رَكْعَتِينَ ﴾ .

أوْ فِعْلِ يَنعك أو يَنع غيرك من الإِنْصَات له (1), وتخطِّى الرُّقَاب مُنْذ يجلس الإمام على المِنْبَر (7), وصلاتُها في المواضع المحجرة المملكة (7), أو على ظَهْر المسجد (1), أو المنار (1), وأن تُجْمَع في جامعين في مِصْر واحد (7), والسَّفر يوم الجُمُعَة قُرْب الصَّلاة (7).

#### ومُفْسدَاتُهَا المُخْتَصَّةُ بها عَشرٌ :

يُفْسدُ صَلَاة الجُمُعَة كل ما ذكرنا أنَّه يُفسد صلاة الفرضِ ، وتَخصُّها هي عشرةُ أُمور :

نقصُ فرض من فرائضها المختصّة بها ، وأنْ تصلى أرْبعاً ، وانْفِضَاضُ النّاس عن إمامهم فيها ، وتَركُهُ حتى خَطَب وحدهُ ، أوصَلّى وحدهُ ، أو فى جماعة لا تَقُوم بهم الجُمُعَة (٨) ؛ فلا تَصِحُّ الصَّلاة له ولا لمن بَقِى معهُ ، وخُرُوج وقْتِها ، وهو إلى الغُرُوب ، وقيل : هو إلى دُخُولِ وقتِ العَصْرِ ، وقيل : إلى الاصفِرار (٩) ، وأنْ يخطبَ رجلٌ ويُصَلِّى آخر قصداً لذلك (١٠٠) ، أو واليتانِ طَرَأ أحدُهُمَا على الآخر ، وأنْ يكون بين الخُطبة والصَّلاة مُدَّةً

<sup>(</sup>١) لقوله ﷺ : « .. ثم أَنْصَتَ حتى يَفرغ الإمام من خطبته ، ثم صلى معه غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى ... » رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٢) لقوله عَيْلِيْتُه لمن تَخطَّى الرُقاب : « اجلس فَقَد آذَيْتَ ، وآنَيْتِ » رواه أبو داود والنسائى
 وأحمد .

<sup>(</sup>٣) المحجرة المملكة : ممنوعة التصرف ، وانظر لسان العرب .

<sup>(</sup>٤) لا بأس به وخاصة إذا ضاق المكان في الأرض.

<sup>(</sup>٥) المنار : المئذنة ، وانظر الوسيط . (٦) لا بأس إذا ضاق المسجد بأهل البلدة .

<sup>(</sup>٧) وهو لا يجوز باتفاق الأئمة وذلك في تفصيل في حكمه بين الكراهة والتحريم .

<sup>(</sup>٨) واختلف العلماء فى أقل عدد تنعقد به الجماعة ، فقال الحنفية : تنعقد بثلاثة غير الإمام ، والمالكية قالوا : تنعقد باثنى عشر رجلًا ، والشافعية والحنابلة قالوا : تنعقد بأربعين ولو بالإمام ، والصَّواب أن الجماعة تنعقد باثنين .

<sup>(</sup>٩) ووقتها هو وقت الظهر لا تجوز قبله ولا بعده .

<sup>(</sup>١٠) ويجوز هذا لوجود عـذر ، كتَّعب الإمام أو فقد الطُّهَارة له .

طويلةٌ (١) ، فإنَّ ذلكَ يُوجب إعَادتها ، وأنْ تكون الجُمُعَة قد صُلِّيَتْ فى ذلك المِصْرِ اليوم بتمام شُرُوطِهَا ، فلا تُجْزئ بعد لغيرهم ، إلَّا فى مصر عظيم لا يَقُوم بأهله جامع واحد ، أو يكون إتمام الصَّلاة مع الآخرين ، فتجزئهم ولا تُجْزِئ الأولين .

### وتَتَغَيَّرُ أَحَكَامُ هَذِهِ الصَّلَوَاتِ المَفْرُوضَةِ وصُوَرِهَا بِعَشْرَةِ أَسباب:

كَصَلَاةِ الجُمُعَة بالقَصْر والجَهْر (٢)، وكَصَلَاة الخَوْفِ في جماعة بتفريق صلاتها (٣)، وكَصَلَاة المسَافِر كَيْفَمَا أَمْكَنَهُ، وبالتَّقْصِيرِ في السَّفرِ (٤)، وبعُذْرِ المَرَضِ المانع من استيفاء أركانِها فَيُصَلِّى ما قَدَر (٥)، عليه (٢)، وبعُذْرِ الإكراهِ والمنْع فَيُصَلِّى ما قَدَرَ عليه (٧)، وبالجمع للمُسَافِر يَجِدُ به السَّيرُ فيجمع أوَّل الوقتِ (٨) وأوْسَطه (٩) وآخره (١٠) بحسب سَيْرِهِ (١١)، وبالجَمع ليلة المطر للعشاءين قبل مَغيب الشَّفَق (٢١)، وبالجَمْع

<sup>(</sup>١) والجمهور على أفضلية الموالاة ما لم يطرأ شيء يمنع الموالاة شرعاً .

<sup>(</sup>٢) أى قصرها من أربعة إلى ركعتين مع الجهر دون السُّرُّ .

 <sup>(</sup>٣) ففيها يصلى جزء من النّاس والباقى يكون للحراسة ، فإذا أتتُّوا ركعتين أتى الجزء الذى لم
 يُصَلِّ وأكملَ الصَّلاة ، ثم يَتُوم الجزء الذى صَلَّى مكانهم فى الحراسة .

<sup>(</sup>٤) والمسافر يقصر ويجمع جمع تقديم وتأخير تسقط عنه الجماعة وله أحكام أخرى فانظرها .

<sup>(</sup>٥) في (ع): «قدره».

 <sup>(</sup>٦) والمريض له أن يُصَلِّى قاعداً أو على جنب ، وله أن يتيَمَّم بحضرة الماء ما لَم يَقدرُ عليه ،
 وغير ذلك فانظر صلاة المريض .

 <sup>(</sup>٧) وكذلك الإكراه ، والمنع ، يُصلى ما قَدَرَ عليه ولو نقد الطَّهُورين ( الماء والصعيد ) ، ويُصَلِّى ولو كان موثوقاً إلى جذع .

 <sup>(</sup>٨) وهو جمع تقديم : فيصلى الظهر والعصر في وقت الظهر ، وكذلك المغرب والعشاء في
 وقت العشاء .

<sup>(</sup>٩) في (ع): ﴿ أَو وَسَطُّهُ ﴾ . (١٠) في (ع): ﴿ أَوْ أَخْرُهُ ﴾ .

<sup>(</sup>١١) وهو جمع تأخير: فيصلى الظهر والعصر وقت العصر والمغرب، والعشاء في وقت العشاء .

<sup>(</sup>١٢) الشفق : محمرة تظهر في الأفق حيث تَغْرُب الشمس ، وتستمر من الغروب إلى قبيل العشاء . انظر : ( الوسيط مادة : شفق ) .

للحاجّ بِعَرَفَة بين الظَّهِرِ والعَصْرِ أَوَّل الزَّوال (١) ، ، وبمُزْدَلِفَة بين العشاءين ، وبالجَمْعِ للمَرِيضِ يَخَافُ أَن يَعْلَب على عقلِهِ أَوَّل الوَقْت ، وإِنْ كان الجَمع أرفقَ به فوسطه .

### صَلَاةُ الْجَمَاعَةِ

سَنَّةٌ مُؤَكَّدةٌ (٢) تلزمُ أهْلَ الأمْصَارِ والقُرَى المُجْتَمِعَة إقامتها .

### وَأَرْكَانُ سُنَّتَهَا أَرْبَعَـةٌ:

مسجدٌ بُختص للصَّلاة ، وإمامٌ يَؤمُّ فيها ، ومُؤَذِّنْ يَدْعُو إليها ، وجماعة يجمعونها .

# وَصِفَاتُ الْإِمَامِ الْوَاجِبَةُ عَشْرٌ:

كَوْنُه بِالِغَا<sup>(٣)</sup>، ذكراً <sup>(٤)</sup>، عَاقِلًا ، مُسْلِماً ، صَالِحاً ، قَارِئاً <sup>(٥)</sup>، فَقِيهاً ، بما يَلْزَمهُ في صلاتِهِ و قَادِراً على أُداءِ الصَّلَاة على وجْهِهَا <sup>(٢)</sup>، فَصِيحُ اللِّسان <sup>(٧)</sup>، وتزيدُ في الجُمْعَة : حُرًّا مُقِيماً .

#### وَصِفَاتُهُ المُسْتَحَبَّةُ عَشرٌ:

كَوْنُهُ أَفْضِلَ القَوْم في دِينِهِ ، وأَفْقهَهُم وأَقْرأَهُم ، ذا حسب

<sup>(</sup>١) الزُّوال: تحول الشمس عن كبد السماء إلى جهة الغرب. انظر: القاموس الفقهي (ص١٦١).

<sup>(</sup>٢) هذا في الفرض ، وأما الجماعة في النفل مباحة .

 <sup>(</sup>٣) ويجوز إمامة الصّبى فى النافلة بلا خلاف ، اختلف فى إمامة الصّبى المميز فى الفرض ، وهى
 جائزة لحديث عمرو بن سلمة : ٥ فكنتُ أؤمهم وأنا ابن سبع سنين » رواه البخارى .

 <sup>(</sup>٤) تجوز إمامة المرأة للنساء لفعل عائشة - رضى الله عنها - « فكانت تؤم النساء وتقف وسطهن ٤ رواه الحاكم والبيهقى .

<sup>(</sup>٥) لقوله : « يؤمُّكم أقرؤكم » رواه البخارى .

 <sup>(</sup>٦) واختلف العلماء وفي صلاة المعذور للصحيح ، والصَّواب جوازها قياساً على الأعمى ، بل
 قد يكون أكثر تحرزاً من النجاسة وأعلم بالقبلة ودخول الوقت من الأعمى .

 <sup>(</sup>٧) لقوله عَلِيْكُ : ( يؤمكم أقرؤكم » رواه البخارى .

فيهم (١)، ونُحلق حسن ، حرًّا (٢)، تام الأعضاء (٢)، حسن الصَّوت ، نَظيف الثِّيَابِ .

## وَصِفَاتُهُ الْمَكْرُوهَةُ عَشرٌ:

كَوْنُهُ أعجمى اللَّفظ ، أو أَلْكَنُ ، أو أَلْنَعْ ( أ ) ، أو ولد [ زنا ( [ ) ] ( [ ) ) أو عبداً أو أَقْلَف ( ) ، أو خَصِيًّا ( ) ، أو أعرابيًّا ، أو أقْطَع اليد ، أو الرِّجل ( ) ، أو مُبْتدعاً ( ( ) ، أو يَأْخُذُ على الصَّلاة أجراً ( ( ) ) ، أو قد كرهتْهُ [ جماعته ( ( ) ) ) أو من يُلْتَفَتُ إليهِ فيهمْ .

## وَعَلَى الْإِمَامِ عَشْر وَظَائِف :

مُرَاعَاةُ الوَقْتِ ، والصَّلاة أوَّله لأوَّل اجتماع جماعة له ، ولا ينتظر كمالَهُم ، إلَّا ما استحب له من تأْخِير الظَّهر حتى يفيء الفيء ذِرَاعاً ، وفي

(١) ، (٢) ، (٣) تجوز الإمامة لمن ليس له حسب وغير كامل الأعضاء ، وكذلك العبد ، إذا توفرت فيه الشروط .

(٤) لقوله : « يؤمكم أقرؤكم » رواه البخارى .

واللَّكن : ثقل اللِّسان عن النطق . انظر : ( الوسيط مادة : لكن ) .

واللَّشغ : تحويل حرف مكان حرف ، كنطق الشين (سين ) . انظر : ( الوسيط مادة : لثغ ) .

(٥) في (ع): « زني » .
 (٦) لا شيء في ذلك إذا تَوَفَّرَتْ فيه شروط الإمامة .

(٧) الأقلف : الذي لم يختن . انظر : ( الوسيط مادة : قلف ) .

(٨) الخصى : مقطوع البخصيتين ( البيضتين من أعضاء التناسل عند الذكر ) .

انظر: ( الوسيط مادة : خصى ) .

(٩) لا بأس بإمامة هؤلاء جميعاً إذا توافرت شروط إمامتهم .

( ۱ ) المبتدع : نوعان : مبتدع بدعته مُكفرة ، كمن يعتقد أن الأضرحة تنفع وتضر ، فهذا لا تجوز الصلاة خلفه ، بل هي باطلة .

رُرُ أما إن كانت غير ذلك فتكره الصَّلاة إن وجد مسجداً يُقيم إمامه السُّنَّة .

(١١) لا شيء في ذلك إن كان ليس له عمل ، أو مصدر رزق غيره .

(١٢) في (خ): « جماعة ».

(١٣) لَقُولُهُ عَلَيْكُمْ : ﴿ ثَلَاثَةَ لَا تُوفَعُ صَلَاتِهِم فَوْقَ رءوسهم شِبْراً : رَجُلٌ أُمَّ قَوْماً وَهُم لَهُ كَارِهُونَ وامرأةٌ باتت وزوجها عليها ساخط ، وأخوان متصارمان (متخاصمان) ... » رواه ابن ماجه بإسناد حسن . الصَّيف حتى يبرد (١) ، وأَنْ يَبْعَعَل مَنْ يُرَاعَى الصَّفُوفَ وراءَهُ ، ويُسَوِّيها (٢) ، فلا يُكَبِّر حتى تَسْتَوى ، أو يجزم تحريمه وتسليمه ، ولا يُمطِّطُهما لئلا يُسابقه بهما مَنْ وراءَه (٣) ، وأَنْ يَرْفَع صَوْتَهُ بالتَّكبير كله ، و ( بِسَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ بهما مَنْ وراءَه (٣) ، وأَنْ يَرْفَع صَوْتَهُ بالتَّكبير كله ، و البِسَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ » ليقتدى به من وراءَه (٤) ، وأن يُخلِص نِيَّتَهُ للمأمومين في حِفْظ صلاتهم ، ومُراعاة محدُودِها : الظَّاهِرَةِ وَالبَاطِنَةِ ، والاجتهاد في الدَّعاء لَهُم ، فيكون دُعَاوُه بلفظ الجمع (٥) ، لا بالإفراد (٢) ، وأَنْ يَقْتَصِد (٧) في صلاته ، فلا يُطَوِّلُها (٨) ، وأَنْ يَتنجَى عن موضِعِه إذا صَلَّى ، ولا يَمْكُث في مُصَلَّة إنْ كان في مسجد (٩) ، وأَنْ يلتزمَ الرِّدَاء ، وأَنْ يجعل من يَلِيه منهم أفضلهم (١٠).

# وَعَلَى الْمَأْمُومِ عَشْرُ وَظَائِف أَيْضاً:

أَنْ يَنْوِى الاَقتداء بإِمامِهِ ، وكونه مأْموماً ، ولا يلزم ذلك الإمام إلَّا فيما لا تَحْصل صلاته فيه إلَّا بالجماعة ، كالجُمُعَة ، وصَلاَةِ الخَوْف ، وما يقدم من الصَّلاة قبل وقْتِهَا بسببِ الجمع ، فتلزمُهُ نِيَّةُ الإمامةِ والجمع ، وكذلك المُسْتَخْلَفُ (١١) ، وعلى المأموم ألَّا يُسابق إمامَهُ بشيء من أفعال صلاتِهِ

<sup>(</sup>١) و فكان النبي مَتَالِقَةً إذا اشتدّ البَرد بَكَّرَ بالصَّلاة ، وإذا اشتدّ الحرُّ أبرد بالصَّلاة ( أي أخرها ) » رواه البخاري .

 <sup>(</sup>٢) لقوله عَلَيْتُهِ : ( سؤوا صُفوفكم فإنَّ تَشوية الصَّفوف من تمام الصَّلاة ، متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) يجب عليه في التكبير والتسليم التزائم أحكام التُّجُويد في المدّ وغيرها .

<sup>(</sup>٤) لقوله : ﴿ إِنُّمَا مُجعِلَ الإِمامِ ليؤتم به ... ﴾ رواه مسلم .

<sup>(</sup>٥) في (خ) : ١ الجميع ، ،

 <sup>(</sup>٦) يقول : اغفر لنا ، ولا يقول : اغفر لى .
 (٧) فى (خ) : ١ يقتصر ، ٠

 <sup>(</sup>٨) لقوله عُيْنَاتُه : (إذا صَلَّى أَحَدُكُم بالنَّاس فليخفف » رواه الجماعة .

 <sup>(</sup>٩) لقول عائشة - رضى الله عنها - : ( كان النبي عَيْنِكُ إِذَ سَلَّم لم يَقعدُ إِلَّا قدر ما يقول : اللَّهُمُّ أَنْتَ السَّلَام ، ومنك السَّلام تَبارَكت يا ذا الجلال والإكرام » رواه مسلم .

<sup>(</sup>١٠) لقوله عَلَيْتُ : « ليلني منكم أولو الأحلام « رواه مسلم .

<sup>(</sup>١١) لقوله ﷺ : ( إِنَّمَا الأعمال بالنِّيَّات » متفق عليه وفيها تفصيل ، وخلاف عريض عنـد العلماء .

وأقوالِها ، وليفْعَل ذلك بعد فعلِهِ (١) ، وأنْ يقولَ : « آمين » إذا قال الإمامُ : ﴿ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾ [ الفاتحة / ٧ ] (٢) ، وأنْ لا يقرأ وراءه فيما جَهَر فيه (٣) ، ويقرأ سِرًّا وراءه فيما أسرَّ فيه (٤) ، وأن يقوم من وراءه خلفه إنْ كانُوا ذكرينِ فأكثر ، أو عن يمينهِ إنْ كان واحداً (٥) ، والنِّساء من خلفهم (٢) ، وأن يَرُدّ السَّلام على إمامه ، [ وعلى ] (٧) من على يسارِهِ (٨) ، ويقولُ : « رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ » إذا قال إمامهُ : « سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَه » (٩) ، وأنْ يُسَبِّحَ بإمامه إذا الْحَمْدُ » إذا قال إمامهُ : « سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَه » (٩) ، وأنْ يُسَبِّحَ بإمامه إذا سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَه » (٩) ، وأنْ يُسَبِّحَ بإمامه إذا وقف يَطْلُبُ الفتح (١١) ، وأن يَطْلُبَ الصَّفَّ الأول فالأول ، وتكون صُفُوف الرِّجال في مؤخِّر المسجدِ (١٢) .

(١) لقوله مَيْكِكُ : ﴿ إِنَّمَا مُجِعِلُ الإِمامِ ليؤتم به ... ﴾ رواه مسلم .

(٢) لقوله عَيْلِيَّة : « إذا قال الإمام : ﴿ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلْيْهِمْ وَلَا الطَّالَٰينَ ﴾ فقولوا : آمين » متفق عليه .

(٣) لقوله عَلَيْكَ : ٥ مَنْ كَانَ له إمام فَقِرَاءة الإمام له قِرَاءة » رواه ابن أبى شيبة وابن ماجه وهذا
 الحديث قواه شيخ الإسلام ابن تيمية .

(٤) عن جابرً قال : ﴿ كُنَّا نقرأ في الظُّهر والعصر خلف الإمام ﴾ رواه ابن ماجه بسند صحيح .

(٥) لحديث جابر قال : « قَامَ رسول الله عَلَيْتَ لِيُصَلِّى فجئتُ فقمتُ عن يَسَاره فأَخَذَ بيدى فأَدارُنى حتى أقامَنِى عن يمينه ، ثم جاء جابر بن صخر فقام عن يَسَار رسول الله عَلِيْتُ فأَخَذَ بأيْدِينَا جميعاً فدفعنا حتى أقامنا خلفه » رواه مسلم .

(٦) لقول أنس – رضى الله عنه – : ﴿ صُفِفْتُ أَنا والبتيم خلفه ، والعَجُوز من وراثنا ﴾ متفق عليه .

(٧) في (ع) : لايوجد هذا الحرف .

(٨) « كَانَ النبيُّ عَيِّكُ يُسلم عن يمينه ( السلام عليكم ورحمة الله ) ، وعن يَسَاره ( السلام عليكم ورحمة الله ) » رواه الترمذي وصححه .

(٩) لقوله ﷺ : « إِذَا قال : سَمِعَ الله لِمَنْ حَمِدَه (يعنى الإمام) فقولوا : اللَّهُمَّ رَابُنَا وَلَكَ الحَمْمد » رواه مسلم .

(١٠) لقوله عَيْلِيُّة : « من نابه شيء في صَلَاتِه فليقُل : سبحان الله » رواه أبو داود والنسائي وأحمد .

(١١) لقوله عَيِّلِكُمُّ لابن عمر - رضى الله عنهما - : ﴿ فَمَا مَنَعَكَ أَنْ تَفْتَحَ عَلَىٌّ ؟ ﴾ رواه أبو داود ورجاله ثقات .

--(۱۲) لقوله مَلِيَّكُمْ : « خَيْرِ صفُوف الرِّجال أولها ، وشَرّها آخرها ، وخَيْر صفُوف النِّساء آخرها ، وشَرّها أولها » رواه الجماعة إلَّا البخارى .

### وَمَمْنُوعَاتُ صَلَاةِ الْجَمَاعَةِ عَشْرٌ:

أَنْ يُصَلِّى بِهِم إِمامٌ قد صَلَّى لنفسِهِ تلك الصَّلَاة ، فذلك يُفْسِدُهَا عَلَيْهِم (١) ، أو تختلف نِيَّته ونِيَّة من وراءه فلا تجزىء المأمومين (٢) ، أو يُصَلِّى الإمام أرفع ممَّا عليه أصحابه إلَّا الشيء اليَسِير ، فإنْ فَعَل ذلك كِبْراً أو عَبَثاً أفسدَ عليه وعليهم (٣) ، أو يكون بينه وبينهم مَسَافَة مُنْقَطِعة عنه ، فلا تُجْزئهم (١) ، أو يُصَلِّى جالساً أو مومئاً لعذروهم لا عُذرَ لهم (١) ، فلا تُجْزئهم وإنْ صَلُّوا قِيَاماً ؛ ويكره أَنْ يَخُصَّ الإمام نَفْسهُ بالدُّعَاء دُونهم ، أو أَنْ يبددوا أو أَنْ يبددوا مووقهم ، أو يُصَلِّى الرَّجل وحدهُ دُونَ الصَّفِّ (٢) ، أو بين الأساطين لغير ضرورة (٨) ، أو يُوَمَلِّى الرَّجل في سلطانه أو داره إلَّا بإذنه (٩) ، وأن يجمع في مسجد له إمام مرَّتين (١٠) .

<sup>(</sup>١) هذا جائز لصلاة معاذ بقومه « فكان يُصَلِّى مع رسول الله عَيِّلَتِهُ العِشَاء الآخرة ، ثم يرجع فَيُصلِّى بأصحابه » رواه ابن خزيمة .

<sup>(</sup>٢) أجاز الشافعية أن يُصلى الرُّجُل الظُّهر خلف إمام يصلى العصر ، ولم يجزها المالكية .

<sup>(</sup>٣) نهى النبي عَلِيَّةِ : « أن يقُوم الإمام فوق شيء والنَّاس خلفه » رواه الدارقطني ، إلَّا لشيء « كصلاة النبي عَلِيَّةِ على المنبر » متفق عليه .

<sup>(</sup>٤) قال البخارى : قال الحسن : « لا بأس أن تُصلِّى وبينك وبينه نهر » ، « وكذلك صلاة النبى عَلِيْتُهِ والنَّاس يأتمون به وراء الحجرة يصلُّون بصلاته » وهو صحيح أخرجه أبو داود .

 <sup>(</sup>٥) ﴿ صَلَّى النبيُّ عَلَيْكُم في مَرْض مَوْتِه جالساً ﴾ رواه الترمذي وصححه .

ر (٦) يجوز التقدم على الإمام لعُذُر ، كذلك تسويته ، أمَّا إن كانا اثنين فإن الإمام يقف محازياً ومساوياً للمأموم ، لقول أنس : « حتى أقامني عَيِّلِيَّهُ عن يمينه » رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٧) لقوله عَيْسِيَّة : « لا صَلَاة لـمُنْفَرد » رواه ابن ماجه ، ورجاله ثقات وبه قال أحمد .

 <sup>(</sup>٨) الأساطين : أى بين السَّوارى والأعْمِدة ، وانظر اللسان ( مادة : سطن ) ، وهذا جائز
 لما رواه البخارى ومسلم : « دخل النبى عَيْنَاتُهُ الكعبة فَصَلَّى بين السَّاريتين » .

<sup>(</sup>٩) لقوله ﷺ : « لَا يُؤَمَّ الرَّجل في سلطانه ولا يجلس على تكرمته في بيته إلا بإذنه » رواه أبو عوانة والبيهقي .

<sup>(</sup>١٠) وإقامة الجماعة الثانية في المسجد الذي له إمام جائز لقوله عَيِّشِهُ : « مَنْ يَتَصَدَّق على هَذَا فَيُصَلِّى معه » رواه أبو داود بسند صحيح .

# صَلَاةُ العِيدَيْنِ

وصلاة العيدَيْنِ سُنَّة مُؤَكَّدة ، ويُؤمرُ بالتَّجْمِيع لها ، على سُنَّتها من تلزمهم الجُمُعَة ، ويُشتَحَبُّ لمن فاتَتْه ، أو كان حيث لا تلزمُهُ ، أو لمن لم تتأكد في حَقِّهِ صلاتُها كيفما أمكنه من إفرادٍ أو جمع (١١). وشُرُوط صِحَّتِها من اشتراط الأرْكان وحُدُودها ، كشروط الصَّلاة المفْرُوضَة وحدودها .

#### وَسُننُهَا الْمُخْتَصَّة بِهَا ، سِوَى سُنَن الصَّلَوَاتِ الْمُقَدَّمَة عَشْرٌ:

كونُهَا ركعتين ، وأداؤها في وَقْتِهَا ، وأَوَّلهُ شُرُوق الشَّمْس (٢) ، وآخره الزَّوال من يومها (٣) ، والبرُوز لها إلى الصَّحراء إلَّا من عُذر (٤) ، والإمامُ ، والجماعةُ المقِيمَة ، والخُطْبَةُ بعدَها ، وأحكام خطبتها أحكام خُطبة الجُمُعَة ، إلَّا أنَّه يُزادُ فيها التَّكبيرُ أَتناءها (٥) ، والجَهْرُ في قراءتها ، والتَّكبير في الرَّكعة الأُولى سِت بعد تكبيرةِ الإحرام ، وفي التَّانيَة خَمْس بعد تكبيرة القِيَام (١) ،

<sup>(</sup>١) وبوب البخارى لذلك باباً : « إذا فاته العيد يُصَلِّى ركعتين » لقول النبى ﷺ : « هَذَا عِيدُنا أَهْل الإِشْلَام » ، وأمر أنس بن مالك مولاهم ابن أبى عتبة بالزَّاوية فجمع أهله وبنيه ، وصَلَّى كصلاة أهل الميضرِ وتكبيرهم .

<sup>(</sup>٢) أُحَسَن ما ورد في تحديد وقتها حديث جُنْدب : « كَانَ النبيُّ عَلَيْكُ يُصَلِّى بنا الفِطْر والشمس على قيد رمحين ، والأَضْحَى على قيد رمح » رواه أحمد بسند ضعيف .

والرمح : قُدُر بثلاثة أمتار .

 <sup>(</sup>٣) يجوز أداء صلاة العِيد بسبب عُذر من الأعذار في اليوم التالي لما رواه ابن ماجه والنّسائي ،
 عن النبي عَلِيْتُهُ عندما أغمى عليهم الهلال ، فأمرهم أن يفطروا ويخرجوا إلى عيدهم من الغد .

<sup>(</sup>٤) ما عدا مكة فإن صلاة العيد تكون في المسجد الحرام .

<sup>(</sup>٥) ورد هذا بسند ضعيف عند ابن ماجه والحاكم والبيهقي .

<sup>(</sup>أَدَ) الْثَابِت : « أَن النبي عَيِّلِكُ كَبَرَ فَى عِيدِ اثنتى عشرة تكبيرة ، سبعاً فى الأُولى (غير تكبيرة الإحرام) وخمساً فى الآخرة (غير تكبيرة القيام ) » رواه أحمد ، وهو مذهبه . وإليه ذهب أكثر أهل العلم .

وإظْهَار التَّكْبير في المشي إليها من قَبْل طُلُوعِ الشَّمْس ، وإذا جَلَسَ في المصَلَّى إلى خُرُوجِ الإمام ، ويقطعه بخروجه (١) ، ويُكَبِّرُ [ معه ] (٢) عند بعضهم إذا كبَّر في خُطبته (٣) ، وبعد الصَّلوات أيَّام التَّشْريق إلى بعد صَلَاة الصَّبح من اليوم الرَّابع (١) ، وإخراج زَكَاة الفِطْر قَبْلَها في عِيد الفِطْر ، وَذَبْح الأَضْحِيَة بعدها في يوم الأَضْحَى واليومين بعده (٥).

#### وَفَضَائِلُهَا وَمُسْتَحَبَّاتُهَا عَشْرٌ:

الغُسْلُ لها ، والطِّيب ، والتَّجمل بالثِّياب (٢) ، والسِّواكُ ، وتَنْظيفُ الجِسم فيها : بتقْلِيمِ الأَظْفَار ، وقصِّ الشَّارِب وما تقدَّم في الجُمُعَة ، والرِّجُوع من غير الطَّريقِ الذي يَحْرُج عليه (٧) ، والأكلُ قبل الغدوّ إليها يوم اللَّضْحَى حتى يأكلَ من لَحْم أُضْحِيتِهِ (٨) ، وقِرَاءة (الأَعلى » ونحوها فيهما بعد أُمِّ القرآن (٩) ، والسَّعْي إليها رَاجِلًا (١٠) .

米 米 米

<sup>(</sup>١) قال الحكم : هذه سنة تداولها أهل الحديث وبه قال مالك وأحمد وإسحاق وأبوثور .

<sup>(</sup>٢) في (خ) : لا يوجد هذا الحرف . (٣) روى التكبير أثناء الخطبة بسند ضعيف .

<sup>(</sup>٤) صَحِّ عَن على وابن عباس - رضى الله عنهما - : أن وقته في عيد الأَضْحَى من صُبح عَرَفَة إلى عصر آخر أيام التَّشْريق ( وهي ثلاثة أيام بعد يوم النَّحر الدَّبح ) .

<sup>(</sup>٥) الصَّواب : جواز الذَّبح في أيام التَّشريق الثلاثة بعد يوم النَّحْر لقوله عَيْلِيَّةٍ : « كُل أَيَّام التَّشريق ذَبْح » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٦) لفعله ذلك ، « وكان عَلِيْتُ يلبس يوم العِيد بُرْدة حمراء » رواه الطبراني ، ورجاله ثقات .

 <sup>(</sup>٧) « كَانَ النبي عَيْلِيُّ إِذَا كَانَ يَوْم عِيد خَالَف الطَّريق » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٨) « كَانَ النبي عَلِيْكِيْ لا يغدُو (يخرج) يَوْم الفِطْر حتى يأكُل ، ولا يأكُل يوم الأَضْخَى حتى يرجع ، فيأكل من أُضْجِيْته » رواه أحمد والترمذي وابن ماجه ، وصححه ابن القطان .

<sup>(</sup>٩) ( كَانَ يَقَرَأ : ( ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾ و ﴿ هَلْ أَتَاكَ ... ﴾ » رواه مسلم ، وأحياناً يقرأ فيهما : ( ﴿ قَ ۖ وَالْقُرْآنِ الْـمَجِيـٰكِ ﴾ و ﴿ افْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ... ﴾ » رواه مسلم .

<sup>(</sup>١٠) واجملًا : أي ماشياً على رجليه ، ولا بأس بالرّكوب ، إن كان به شيء ، أو بَعُد المكان .

### صَلَاةُ الاستشقاء (١)

#### سُنَّةٌ وسُننُها المُخْتَصَّة بها عَشْرٌ:

البُروز لها إلى الصَّحراء إلَّا من عُذر ، والإمام ، والجماعة ، والخروجُ اليها ماشياً بهيئة التبذّل وترك الزِّينة ، وإظهارُ الفاقة والخُشُوع (٢)، وصلاتها ركعتان ، والجهر في قراءتها ، وقراءة « الأَعلى » ونحوها فيهما (٣)، والخُطبة بعدها كخُطبة العِيدَين ، وتكثيرُ الاسْتِغْفَار ، والدُّعاء فيها دُونَ تكبير ، ولا دُعاء للأَئِمَّة (٤)، وتحويل الرِّداء آخرها (٥).

<sup>(</sup>١) الاستسقاء : طلب سقى الماء ، وهي سنة مؤكدة .

<sup>(</sup>٢) ( خَرَجَ النبيُّ عَلِيْكُم متواضعاً ، متبذلًا ( أى يلبس القديم من الثياب ) متخشَّعاً و مترسلًا (متألياً ) ، متضرعاً فَصَلَّى ركعتين ، رواه الخمسة ، وصححه الترمذي .

<sup>(</sup>٣) روى بذلك بحديث فيه ضعف .

<sup>(</sup>٤) قال أبو هريرة – رضى الله عنه – : « صَلَّى بنا ( أَى النبي عَلِيْكُ ) ركعتين بلا أذان ولا إقامة » رواه ابن ماجه وأحمد والبيهقى ، ويستحب دعاء الإمام إليها .

<sup>(</sup>٥) قال عبد الله بن زيد : « قد رأيتُ رسول الله ﷺ حين استسقى لنا أطَال وأكثر المسألة ... ثم تحول إلى القِبْلَة ، وحَوَّل رِدَاءه ، فقلبه ظهراً لبطن ، وتحول النَّاس معه » رواه أحمد بسند قوى ، وقال الألباني : تحويل الناس معه شاذ .

# صَـلَاةُ الكُشـوف

#### سُنَّةٌ (١) ، وَسُنُّهَا المُخْتَصَّة بِهَا سِتٌ :

هيئتها في الأداء ، وهي رَكْعتان ، في كُلِّ رَكْعَةٍ ركوعان  $(^{7})$  بقيامين بسيجدتين ، وتَطُويل القِيَام والرُّكوع كلِّه إِلَّا القيام الذي وراءه السُّجُود في حسبه في سَائر الصَّلَوَات ، ويقرأ في القيام الأول بقدر « البقرة » ، وفي الثاني بِقَدْر « آل عمران » ، وفي الثالث بقَدْر « النساء » ، وفي الرَّابع بقَدْر « المائدة »  $(^{7})$  ، ويمكث في كلِّ ركعة بقدر القيام قبلها ، والإسرار في قراءتها  $(^{3})$  ، وأن تُصَلَّى إذا ظَهَرَ الكُسُوف وحلَّتِ الصَّلاة إلى الزَّوال ، ويختلف فيما بعده  $(^{6})$  ، وأن يَعِظَ النَّاسَ الإمامُ إثر صلاتها  $(^{1})$  ، وأن تُصَلَّى في الأَمْصارِ جماعة في الجوامع .

<sup>(</sup>١) الجمهور على أنَّها سُنَّة مؤكدة ، وذهب آخرون إلى أنَّها واجبة ، واستدلوا بألفاظ الحديث .

<sup>(</sup>۲) في (خ) : « ركعتان » دون ذكر كلمة « بقيامين » .

 <sup>(</sup>٣) تحديد طول القيام بهذه الشور لا دليل عليه ، والثابت أنَّه كان يقوم قياماً طويلًا ، وكل قيام أطول عمَّا يليه .

<sup>(</sup>٤) الثابت : « أنَّ النبي عَيْلِيٌّ صَلًّاها مرةً واحدةً وجَهَرَ فيها » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٥) وعند المالكية ، من طلوع الشمس قدر رمح (ثلاثة أمتار) إلى الزَّوال ، أى وقت الظهر لا تصلى بعده ولا قبله ، وأجازها الحنفية ، والحنابلة في كل الأوقات إلَّا وقت الكراهة ، وأجازها الشافعية في كل الأوقات .

<sup>(</sup>٦) لقول عائشة - رضى الله عنها - : « ثُم قام عَيْلِكُ فَخَطَب الناس » رواه مسلم .

# صَلَاةُ الْوِتْر

#### سُـنَّةُ (١) ، وَسُنُّهَا المُخْتَصَّة بِهَا ثَلَاث :

أَنْ تَصُلَّى رَكَعَة (٢) بعد رَكَعَتَين فأكثر ، مُنفَصِلَة ، وأَنْ تُصَلَّى بعد العَتْمَةِ ، وأَنْ لا تُؤَخَّر إلى طَلُوع الفَجْر (٣).

#### وَمُسْتَحَبَّاتُهَا ثَلَاثٌ :

أَنْ يَقِراً فَى الرَّكعة بـ «الإخلاص» و «المعوذتين»، وفي الشَّفع قبلها بـ «الأَعـلى» و «الكافرون» (٤)، وأنْ يجهر فيها، وأن تؤخر إلى آخر اللَّيـل (٥٠).

<sup>(</sup>١) الوتر شُنَّة واجبة .

<sup>(</sup>٢) يُصَلَّى الوتر ركعة أو ثلاثة أو خمسة ... ، ولا يجلس إلَّا في آخر ركعة لقول عائشة – رضى الله عنها – : « كانَ رسول الله عَيْنِيَّةٍ يُصَلِّى من اللَّيل ثلاث عشرة ركعة ، يُوتِر من ذلك بخمس لا يجلس إلَّا في آخرهن » متفق عليه .

 <sup>(</sup>٣) لقوله عَيْلِيَّة : « مَنْ ظَنّ منكُم أن لا يستيقظ آخر اللَّيل فليُوتر أوله » رواه مسلم ،

<sup>(</sup>٤) أخرج ذلك عن النبي عَلِيُّكُم أبو داود والترمذي وحسنه .

<sup>(</sup>٥) لقوله ﷺ : « فإنَّ صَلَاة اللَّيل محضورة وهي أفضل » رواه مسلم .

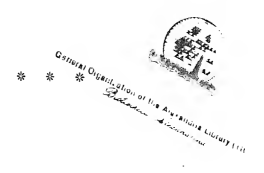
# صَــلَاةُ الْفَجْـر

# سُنَّةٌ (١) ، وقِيلَ : مِن الرَّغَائِب ، وسُننُهَا خَمْسٌ :

كَوْنُهَا رَكَعَتَينَ خَفَيْفَتَينَ ، والقراءة فيهما سرًّا بأُمِّ القرآنِ فقط (٢) ، وأن لَا يُصَلَّى بعدَها صَلَاة إلَّا الصَّبح (٣) .

# وَمُسْتَحَبَّاتُ سَائِرِ التَّطَوُّعَاتِ والنَّوَافِلِ الـمُخْتَصَّة بِهَا خَمْسٌ:

أَنْ تُصَلَّى ركعتين ركعتين ، منفصلتين ، والجَهْر في صَلَاة اللَّيل ، والإسرار في صَلَاة النَّهار ، وإخْفَاء ذلك عن أَعْيُن النَّاس ؛ واخْتُلِفَ أَيُّهما أَفْضَل ؟ تكثير الرَّكعات ، أو طول القِيَام ؟ واختار بعض العُلَمَاء التكثير بالنَّهار ، والتَّطْويل باللَّيل .



<sup>(</sup>١) رغيبة الفجر شُنَّة مؤكدة كالوتر .

 <sup>(</sup>٢) السُنَّة أنَّه : « كَانَ عَلَيْكُ يَقرأ في ركعتى الفَجْر ﴿ قُلْ يٰأَيُهَا الْكَافِرُونَ ﴾ و﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ وكان يسر بها » رواه مسلم .

رَ ) عن عائشة – رضى الله عنها – قالت : « كَانَ رسول الله عَيْظِيُّ إِذَا صَلَّى رَكُعتى الفَجْرِ ، فإن كنتُ نائمة اضطجع ، وإن كنتُ مستيقظة حدَّثنى » رواه الجماعة .

# الصَّلَةُ عَلَى الْجَنَائِز

### وَهِيَ مِنْ فُرُوضِ الكِفَايَاتِ (١) ، وَقِيلَ : سُنَّة :

وتجب بأربع صِفَات في الميِّت: ثَبَات الحياة له قبل، والإسلام، وو مجود المجسد أو أكثره، وكون الميِّت غير قَتِيل في مُعترك بين المسلمين والكفَّار؛ فلا يُصلى على سَقْطِ لم يظهر له صُراخ أو ما يتحقَّق به حياته (٢)، ولا على كافر (٣)، ولا على شَهِيدٍ، في المُعْتَرك، ولا يُغَسَّلُونَ، ولا يُحَنَّطُون، وكذلك يفعل بالسَقْطِ، والكافر إن اضطر المسلمون إلى وُفيهِ ؛ ولا يُصَلَّى على غائب أو غَرِق، أو أكيلِ سبعٍ ونحوه، إلَّا أَنْ يُوجِد أكثر الجَسَد (٥).

# وَحُقُوقُ المُسْلِمُ المَيِّت عَلَى المُسْلِمِينَ أَرْبَعَةٌ:

غُشله ، وكفنه ، والصَّلَاة عليهِ ، ودَفْنه .

(١) فرض الكفاية إذا قام به البعض سقط عن الكل ، وإذا لم يقنم به أحد أثم الكل .

(٢) الصَّواب جواز الصلاة على السَّقط سواءً استهل صارخاً أم لا ، لقوله عَيِّكُ : ٥ والسَّقط يُصَلَّى عليه ويدعى لوالديه بالمغفرة والرحمة ، رواه أبو داود وأحمد وسنده صحيح .

والسَّقط : الجنين يسقط من بطن أُمه قبل تمامه ، ذكراً كان أو أثنى .

انظر : القاموس الفقهي (ص ١٧٥) .

(٣) لقوله – عَزُّ وَجَلَّ – : ﴿ وَلَا تُصَلُّ عَلَى أَحَـدٍ مُنْهُم مَّاتَ أَبَداً ... ﴾ [ التوبة / ٨٤ ] .

(٤) عن جابر : ( أَنَّهُ النبي عَيِّكُ أَمَرَ بِدَفْن شُهَدَاء أُخد في دمائهم ، ولم يغسلوا ، ولم يُصَلُّ عليهم » رواه البخارى ، وَرَوَى أيضاً : ( صلاته عَيِّكُ عليهم بعد ثمان سنين » ، ولذلك جوز ابن حزم الصلاة على الشَّهِيد ، والترك ، ذهب مالك والشافعي إلى أنه لا يصلي عليه ، والصواب ما ذهب إليه ابن حزم .

(٥) الصلاة على الغائب جائزة مهما بعدت المسافة بينهم وبين الجسد ، فقد ورد في الصحيحين وأن النبي علي صلى على النجاشي » .

#### فَسُنَن غُسْلِهِ ثمانٍ (١):

تعميم جسده بالغُسُل ، وكون ذلك بالماء المطهِّر (٢) ، والمبالغة في تنظيفه ، والوتر في أعداد غُسله ثلاثاً فما زاد (٣) ، وأن يُغَسّل في الثَّانية بالسِّدْرِ (٤) ، أو ما يقوم مقامه ، إنْ عُدِمَ من غاسُول ، ويجعل في الآخرة الكافور (٥) ، وألَّا يزال له ظُفْر ، ولا شَعْر ، وأن تستر عَوْرَته .

#### وَمُسْتَحَبَّاتُه تَـمَانٍ (٦):

أَنْ يُجَرَّد عند الغُسُل من ثِيَابِه ، وأَنْ يُعَجَّلَ غُسُله إِثْر مَوْتِه (٧) ، وأَن يُوخأ أُول غُسله ويبدأ بميامنه (٨) ، ويعصر بَطْنه عصراً رفيقاً (٩) ، ويلف الغاسل على يده خِرْقَة عند مباشرة أَسَافِلِه ، ويجعل للمرأة ثلاثة قرون (١٠) ، ويغتسل غاسله إذا فرغ (١١) .

#### وَسُنُ تَكْفِينِهِ خَمْسٌ:

كونها وِتْراً ، وبيضاً (١٢)، ثلاثاً فما زاد (١٣)، وأنْ يُحَنَّط بالكافور

<sup>(</sup>۱) في (خ): « ثمانية » . (٢) الطاهر المطهر لغيره .

 <sup>(</sup>٣) لقوله ﷺ : « اغسانها ثلاثاً أو خمساً ... أو أكثر من ذلك » متفق عليه .

<sup>(</sup>٤) السُّمدر : ورق النَّبق لقوله عَلِيَّةً : « اغسلوه بماء وسـدر » متفق عليه .

<sup>(</sup>٥) لقوله عَيِّلَتُهِ : « واجعلنَ في الآخرة كافُوراً أو شيئاً من كَافُور » متفق عليه .

 <sup>(</sup>٦) في (خ): « ثمانية » .
 (٧) لقوله عَيْنِي : « أَسْرِعُوا بالجَازَة » متفق عليه .

 <sup>(</sup>٨) لقوله عَيْنِكُ : « ابدأن بميامنها ومواضع الوضوء منها » متفق عليه .

<sup>(</sup>٩) لقول على - رضى الله عنه - حين غسل النبى عَلِيَكِيُّه : « فَجَعَلْتُ أَنظر مَا يَكُون من المَيِّت فلم أر شيئاً » رواه ابن ماجه والحاكم .

<sup>(</sup>١٠) لقوله عَلِيْكَةِ : ﴿ وَمَشِّطْنَاهَا ثَلاثَةً قرونَ ( ضَفَائَر ) » مَتَفَقَ عَلَيْهِ .

<sup>(</sup>١١) لقوله عَلِيْكُ : « مَنْ غَسَّل مَيِّتاً فليغتَسِل » رواه أبو داود والترمذي وحسنه .

<sup>(</sup>١٢) لقوله عَلِيْكُم : « البسُوا من ثِيَابكُم البَيَاض ... وكُفّنُوا فيها » رواه أبو داود والترمذى صححه .

<sup>(</sup>١٣) ﴿ كُفِّن رَسُولُ الله عَلِيِّ فَي ثلاثة أثواب يمانية بيض » رواه ابن الجارود .

والمِشك وشبهه من الطِّيب (١) ، ويدرج في أكفانه إدراجاً (٢) .

#### وَمُسْتَحَبَّاتُهُ خَمْسٌ:

تحسينه ، وأنْ يُقَمَّصَ ويُعَمَّمَ ، ويجعل الحَنُوط في مغابنه ، وموضع شبُجوده ، ومسام وجهه ، وبين أكفانه ، ويكون عدد الكفن خمسة أثواب (٣) .

#### وَمَكْرُوهَاتُهُ (١) خَمْسٌ:

كونه سرفاً (٥) ، أو حريراً ، أو مُعَصْفراً (٢) ، أو أكثر من سبعة ، أو يجعل الحَنُوط (٧) فوق أكفانه .

### وَفُرُوضٌ صَلَاة الجَنَازَةِ ، وَشُرُوط صِحَّتَهَا عَشْرٌ (^):

النِّيَّة ، وتكبيرة الإحرام ، وثلاث تكبيرات بعدها ، والدُّعاء بينهن ، والسَّلام آخراً ، والقيام لذلك كلِّه ، والطَّهارة من الحَدَث والخَبَث ، واستقبال القِبْلَة ، وتَرْك الكلام ، وسَتْر العَوْرَة ، بل يشترط في صِحَّتها

<sup>(</sup>١) وذلك إذا لم يوضع في آخر غسله .

<sup>(</sup>٢) هذا الذي فعل بالنبي عَلِيَّةِ: « كُفِّن في ثلاثة أثواب يمانية بيض سحولية ( لا يُبرم غزله ) من كرسف (القطن) ليس فيهن قميص ، ولا عمامة ، أدرج فيها إدراجاً (أدخل) » رواه ابن الجارود والبيهةي وأحمد .

<sup>(</sup>٣) كل هذا لم تأتِ به سُنَّة صحيحة ، وانظر الحديث السابق .

<sup>(</sup>٤) كلمة : مكروهاته وجدت في المخطوطة بلفظ « مستحباته » وهذا خطأ من الناسخ .

<sup>(</sup>٥) سوفاً: فيه إسراف ، وانظر ( لسان العرب مادة : سرف ) .

<sup>(</sup>٦) معصفواً : والعصفر : نبات يُستخرج منه صِبْغٌ أحمر يصبغ به الحرير .

انظر الوسيط ( مادة : عصفر ) .

<sup>(</sup>٧) الحنوط : كل ما يخلط من الطِّيب لأكفان الموتى وأجسامهم .

انظر الوسيط ( مادة : حنط ) .

<sup>(</sup>٨) هذا العنوان غير موجود في المخطوطة ؛ فأخذناه من النسخة المطبوعة .

ما يشترط في صِحَّة سائر الصَّلوات المفروضة (١) ، إلَّا أنَّه لا قراءة (٢) فيها ، ولا رُكُوع ، ولا شُجُود ، ولا مُجلُوس .

#### وَسُنتُها وآدَابُهَا عَشْرةً:

أَنْ تُصَلَّى جماعة بإمام ، ورفع اليدين أول تكبيرة (٣) ، وحمد الله ، والثَّناء عليه أوَّلا ، والصَّلاة على النَّبى عَلَيْكَ فيها أولا وآخراً ، والدُّعاء آخرها للمؤمنين والمؤمنات ، واختيار ما دعا به النَّبى عَلَيْكَ وقاله على الموتى ، وأن تُصلَّى على شفير القَبْر (٤) ، وأن يقوم الإمام وبينه وبين السَّرير فرجة (٥) لا يلصق به ، وأنْ يكون حذو صدر الرَّجل ووسط المرأة (٦) ، وقيل غير هذا (٧) ، والأوَّل أصَحِّ عَن النَّبى عَلَيْكَ ، وأن يقدم الأفضل فالأفضل إلى الإمام من الموتى (٨) ، والذَّكر على الأُنثى ، والكبير على الصَّغير ، والحرِّ على العَبد (٩) .

<sup>(</sup>١) لأنَّ النبي عَلِيْكُ أطلق عليها لفظ صلاة فقال : « صَلُّوا عَلَى صَاحِبكُم » رواه مالك .

<sup>(</sup>٢) القراءة في صلاة الجنازة جائزة ، فعن طلحة بن عبد الله بن عوف قال : « صَلَّيت خَلْف ابن عباس – رضى الله عنهما – على جَنَازَة ، فقرأ بفاتحة الكتاب وسورة ، وَجَهَر حتى أسمعنا ، فَلَمَّا فرغ أَخذتُ بيده فسألته ؟ فقال : إنما جَهَرْتُ لِتَعْلَمُوا أَنَّهَا سُنَّة وحق » رواه البخارى وابن الجارود والنسائر.

<sup>(</sup>٣) وصفتها : ٥ أن يُكبِّر التكبيرة الأُولى ، ثم يضع اليمنى على اليسرى على صدره ، ثم يقرأ فاتحة الكتاب (وسورة إن أراد ) ، ويكون سرًا ، ثم التالئة ويُصلى علي النبي مَيِّلَةً ، ثم الثالثة ويدعو بعدها للميِّت ، ثم الرابعة ويدعو لنفسه وللمؤمنين ، ويجوز أن يُكبِّر قبل السَّلام تكبيرة خامسة ، أو يسلم بعد الرابعة .

<sup>(</sup>٤) « نهَّى النَّبِي ﷺ أَن يُصلى على الجنائز بين القُبُور » رواه الطبراني فيالأوسط وإسناده حسن .

 <sup>(</sup>٥) السرير: الخشبة التي يحل عليها الميت (النَّعش) ، وانظر ( الوسيط مادة : سرر ) .
 فُرْجة : مسافة أو فسحة ، وانظر ( لسان العرب والوسيط مادة : فرج ) .

<sup>(</sup>٦) شهد أنس بن مالك جنازة رَجُل فقام عند رأسه ، فلما رُفِعَ أتى بجنازة امرأة فصَلًى عليها ، فقام وسطها ، وقال : كان رسول الله عَلِيَّة يقوم حيث قمت » رواه أبو داود والترمذى وحسنه . (٧) لا دليل عليه .

<sup>(</sup>٨) ، (٩) يَجُوزُ صَفَهُم دُونَ تَفْضِيلُ إِذَا كَانُوا رَجَالًا ؛ لأَنْهُم في صلاة ، ولا يَفْضُلُ في الصلاة بين الحر والعبد .

#### وَمَمْنُوعَاتُهَا عَشْرَةٌ:

صلاتُها عند الإسفار حتى تطلع الشمس ، وعند الاصفرار حتى تَغْرُب الله أَنْ يُخْشَى عليه (1) ، والصَّلاة عليها في المسجد (1) ، والقِرَاءة فيها ، والتَّكبِير أكثر من أربع (1) ، والصَّلاة على القَبْر (1) ، أو على الغَائب ، أو أقل الجَسَد (1) ، أو على مبتدع (1) ، أو يُصَلِّى الإمام على من قتله في حد (1) ، أو بتيمّم إلَّا مُسَافِراً عَدِمَ الماء (1) .

### وسُنَن الدَّفْن ثَلَاثٌ :

أَنْ يُحْفَر في الأرض ، وأَنْ يُدْفَن مستقبل القِبْلَة ، وأَنْ يجعل في القَبْر على الجانب الأيمن (٩).

(١) عن عقبة بن عامر قال : ﴿ ثلاث ساعات كان رسول الله عَلَيْثَةِ ينهانا أن نُصَلِّى فيهنَّ ، أو نقبر فيهنَّ موتانا : حين تطلع الشَّمس بازغة حتى ترتفع ، وحين يقُوم قائم الظَّهِيرة حتى تميل الشمس ، حين تضيف الشمس للغُروب حتى تَغْرُب » رواه مسلم .

(٢) صلاة الجنازة في المسجد جائزة لفعله عَلِيَّةٍ ذلك ، ولقول عائشة - رضى الله عنها - : « والله ما صَلَّى رشُولُ الله عَلَيُّتِهِ على سهل بن بيضاء وأخيه إلَّا في جَوْف المسجد » رواه مسلم . (٣) والقراءة والتَّكبير أكثر من أربع ثابت في الآثار الصحيحة عن الصحابة ، وانظر أحكام

(٣) والقراءة والتحبير اكثر من اربع نابت في الأنار الصحيحة عن الصحيب ، والحر . ٢-١-الجنائز للألباني .

(٤) لقوله عَلِيْتُهُ : « الأرض كلها مسجد إلَّا المقبرة والحَمَّام » رواه أصحاب السنن إلَّا النسائي بسند صحيح .

(٥) صَلَّى النبي عَيِّلِيُّ على النجاشي وقال : « نَقُومُوا فَصَلُّوا عليه » متفق عليه .

(٦) « كان النبي عَلِيْكُ إذا دُعِي لجنازة سألَ عنها ، فإن أُثنى عليها خير قام فَصَلَّى عليها ، وإن أُثنى عليها غير ذلك قال لأهلها شأنكم بها ولم يُصَلِّ عليها » رواه أحمد والحاكم ، وهو على شرط الشيخين .

(٧) « صَلَّى النبيُّ عَلِيلَةٍ على المرأة الجهنية التي أتته حبلي من الزُّنَا بعدما أقام عليها حد الرجم » رواه مسلم .

(٨) لم يَردُ ما ينهي عن ذلك .

(٩) هذا عمل أهل الإسلام من عهد النبي عَلِيْكُ إلى يومنا هذا .

#### وَمُسْتَحَبَّاتُهُ سَبْعٌ:

نصب اللَّين عليه (١) ، وتَسْنِيم القَبْر (٢) ، وأن يُحثَى فيه من حضر ثلاث حَثَيات (٣) ليشارك في مواراته (٤) ، وحمل الجنّازة إلى الدَّفن من جوانب السَّرير الأربع ، وأن يُشَيّعها النَّاس أمامها (٥) ، وأن يكونوا مُشَاة (١) ، والتَّفَكُر والاعتبار حتى يُتَمَّ منها (٧) .

#### وَمَكْرُوهَاتُهَا سَبْعَةٌ:

أن تُتبع الجنَازَة بِنَار (^)، أوْ يُبْنى على القَبْر بيت (<sup>9)</sup>، أو يُضْرَب عليه وَبُّة ('\')، أو يجصص ويبنى (<sup>(11)</sup>، أو يُعَمَّق جدًّا، أو تجعل عليه الحِجَارة المَنْقُوشَة (<sup>(17)</sup>، أو يلهو من حضرها أو يَضْحَك (<sup>(17)</sup>).

(١) اللَّبِين : الطوب قبل إدخاله النار . انظر : ( الوسيط مادة : لبن ) .

(٢) التسنيم: أن يكون على هيئة سنام الإبل (أى مرتفع عن سطح الأرض شيئاً يسيراً). انظر: (الوسيط مادة: سنم).

وعن سفيان التمار قال : « رأيتُ قبر النبي عَيِّلَةٍ مسنماً » رواه البخارى .

(٣) في (ع): «حفنات».

(٤) فعن أبى هريرة - رضى الله عنه - : « أنَّ رَسُولُ الله عَلِيلِكُمْ صَلَّى على جنازة ، ثم أتى المَيِّت فحنى عليه من قبل رأسه ثلاثاً » رواه ابن ماجه بإسناد قوى بشواهد .

(٥) يجوز السير أمامها وحلفها ، وعن يمينها ويسارها ؛ فعن أنس « أنَّ رسُول الله عَلَيْكُم وأبا بكر وعمر كانُوا يمشُونَ أمام الجنازة وخلفها » رواه الطحاوى بسند صحيح ، ولقوله عَلَيْكُم : « والمَاشِي حيث شاء منها » رواه أبو داود بسند صحيح .

(٦) يجوز الرُّكوب على أن يسير خلفها لقوله عَلَيْكَم : « الرَّاكب يَسير خَلْف الجنازَة ، والمَاشِي حيث شاء منها » رواه أبو داود وبسند صحيح .

(٧) «كان أصحاب النبي عَيَّالَيْ يكرهُون رَفْع الصَّوت عِندَ الجِنَائِز » رواه البيهقي بسند رجاله ثقات .

(٨) لقوله ﷺ : « لا تتبع الجنَازَة بصَـوْتِ ولا نَار » رواه أبو داود وأحمد ، وله شواهد كثيرة .

(۹) ، (۱۱) ، (۱۱) ، (۱۲) لقول جابر – رضى الله عنه – : « نَهَى رَسُولُ الله عَظِيمَ أَن يجصص القبر ، وأن يقعد عليه ، وأن يُبنى عليه ، أو يُزاد عليه أو يكتب عليه » رواه مسلم والنسائى والبيهقى . والتجصيص : الطّلى والتَّمحير بالأسمنت والرَّمل وغيره .

وقوله ﷺ : « سَوُّوا قُبُوركُم بالأرض » رواه مسلم .. وغير ذلك من الأحاديث .

(١٣) لأنَّ حضور المقابر يتطلب التَّدبر لقوله عَيِّكِيَّ : « فَزُورُوها فإنَّها تُذَكِّرُكُم الآخرة » رواه مسلم وأبو داود .

# الطَّهَارَات

# وَأَقْسَامُ الطَّهَارة (١) للصَّلَوَاتِ أَرْبَعَةً:

غُسْلٌ ، ووضُوءٌ ، وَتَيَمُّمٌ ، وإزَالةُ نَجس .

فالغُسْلُ لجميع الجَسَد ، وأقسامه ثلاثة : فرضٌ ، وسُنَّةٌ ، ( وفَضِيلةٌ · مُسْتَحَبَّةٌ ) .

### فْفُرُوضُهُ (٢)، سِتَّةُ أَغْسَالٍ:

الغُسْلُ لإنزال الماء الدَّافِق (٣) للذة المعتادة كيف كان ، أو لمغيب الحَشْفة (٤) في قُبُلٍ أو دُبُر ممَّن كان ، ولانْقِطَاع دَم الحَيْض (٥) ، ولولادة النَّفساء إنْ لم يخرج مع الولد دم ، ولانقطاع دمها إنْ خرج معه أو بعده

<sup>(</sup>١) الطهارة : ( لغة النظافة ) .

وشرعاً : إزالة الأحداث والأخباث (المادية والمعنوية ) ، وهى واجبة بالكتاب والسُنَّة ، لقوله حَوَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهَرُوا ... ﴾ [ المائدة / ٦ ] ، ولقوله عَلِيَّ : « لا تُقْبَل صَلَاة بِغَير طَهُور » رواه مسلم .

<sup>(</sup>۲) في (ع): « فمفروضة » ، ومعناه : أنه يجب في ستة مواضع .

<sup>(</sup>٣) الماء الدافق : هو المنى سواءً كان من رجل أو امرأة يقظة أو مناماً لقوله - عَزَّ رَجَلَّ - : ﴿ ... وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهُرُوا ... ﴾ [ المائدة / ٦ ] .

<sup>(</sup>٤) المحشفة : موضع الحتان عند الرجل (مقدمة القضيب ) . ( اللسان مادة : حشف ) ، لقوله عَلَيْتُهُ : « إذا تجاوز (التقى ) بالحتان الحتان فقد وجب الغُسل » رواه مسلم ، أما إتيان الدُّبُر فهو حرام لقوله عَيْنَهُ : « مَنْ أَتَى حائضاً ، أو امرأة في دُبرها أو كاهناً ، فقد كفر بما أنزل على محمد » رواه الترمذي .

<sup>(</sup>٥) لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ... ﴾ [ البقرة / ٢٢٢ ] .

دم (١) ، وغسل الكافر يُشلِمُ (٢) ، وهذه الأحداث هي موجبات الغُشل ومُفْسِدَاتُه (٣) .

### وَالسُّنَة (٤) سِتَّةُ أَغْسَالٍ:

الغُسل للجُمُعَة (°)، والإحرام (٦)، ولدخول مَكَّة (٧)، والعِيدَين (^)، وغُسل المَيِّت (٩).

#### وَالمُسْتَحَبُّ سِتَّةُ أَغْسَالٍ :

للوقُوف بِعَرَفَة (١٠)، والمُزْدَلِفَة (١١)، والطُّواف بالبيت (١٢)،

<sup>(</sup>١) والنفاس كالحيض بإجماع الصحابة ؛ فإن ولدت ولم يُرَ الدم قيل : عليها الغُسل ، وقيل : لا نُحشل عليها ، ولم يَردُ نص في ذلك .

<sup>(</sup>٢) و لأمره عَلِيَّةٍ ثمامة الحنفي بالاغتسال حين أسلم » متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) أى إذا حَدَث منها شيء للإنسان الطَّاهر أفسدت طُهره ، وزاد بعض العلماء على ذلك الموت ، أى أنَّه إذا مات الإنسان وجب غُسله لأمره عَيِّكَ بتغسيل زينب - رضى الله عنها - فقال : «اغسلنها ثلاثاً ، ... » متفق عليه .

<sup>(</sup>٤) أي يسن لستة مواضع .

 <sup>(</sup>٥) لقوله عَيْنَاتُهُ : « غُشل الجُمُعَة واجِب على كُلَّ مُحتلم » متفق عليه ، وقد ذهب جماعة من الفقهاء إلى وجوبه .

<sup>(</sup>٦) كان ابن عمر - رضى الله عنهما - يغتسل للإحرام رواه مالك .

 <sup>(</sup>٧) كان ابن عمر - رضى الله عنهما - لا يَقدم مكة إلّا بات بذى طوى حتى يصبح ويغتسل
 ثم يدخل مكة نهاراً ، ويذكر عن النبى عَيْقَالَةً : ٥ أنَّه فَعَلَ ذلك » متفق عليه .

<sup>(</sup>٨) استحبه بعض العلماء ولم يأتِ فيه حديث صحيح .

<sup>(</sup>٩) وقيل : واجب ، وانظر (٣) .

<sup>(</sup>١٠) لما رواه مالك عن نافع : « أنَّ ابن عمر – رضى الله عنهما – كانَ يَغْتَسِل لإحرامه قبل أن يُخرم ، ولدخُوله مكة ولوقُوفه عشية عَرَفَة » .

<sup>(</sup>۱۱) ، (۱۲) سيأتي توضيحه في الحج .

والسَّعي (١)، ولمن غَسَّل ميِّتاً (٢)، وللمُستحاضَة إذا انقطع دمها (٣).

### وَالْغُسْلُ الوَاجِبِ يَجِبُ بِعَشْرَة شُرُوطٍ:

البُلُوغ ، والعَقْل ، والإسلام ، أو بُلُوغ الدَّعوة (٤) ، ودخول وقت صلاة فرض ، أو تذكرها (٥) ، وكون المكلَّف ذاكِراً غير سَاهٍ ، ولا غافلٍ ، ولا نائم (٢) [ وعدم الإكراه ] (٧) ، وارتفاع دم الحيض والنَّفاس (٨) ، والقدرة على الغُشل (٩) ، وتُبُوت مُحكم الحَدَث الموجب له (١٠) ، ووجوده من الماء المطلق ما يكفيه (١١) ، وهو مشتمل على فرائض وسُنن وفضائل .

#### فَفَرَائِضُهُ سِتٌ :

النَّيَّة أوله أو عند التَّلَبُّس به (۱۲)، واستِصْحاب محكمها في جميعه، وعموم الجَسَد بالغُسل (۱۲)، وإمرار اليد معه أو ما يقُوم

<sup>(</sup>١) سيأتي توضيحه في الحجّ .

 <sup>(</sup>٢) لما أخرجه الدارقطني والخطيب عن عمر - رضى الله عنه - قال : ﴿ كُنَّا نُغَسِّل العَيْت فَمِنَّا
 من يغتسل ، ومنّا من لا يغتسل ، سنده صحيح .

<sup>(</sup>٣) وهذا لا ينقص من طهارتها ، لأنَّ النبي عَلِيُّ : ﴿ أَمرِهَا أَنْ تَتُوضًا لَكُلُّ صَلَّاةً ﴾ رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٤) انظر ذلك في : الصلاة .
 (٥) لأنَّه لا يتم الواجب إلَّا بما هو واجب .

<sup>(</sup>٦) لأنَّ النَّاسي ، والغَافِل ، والنَّائم عن الجنابة في عُذر شرعي ، وكذلك المكره .

<sup>(</sup>٧) في (ع): لا توجد هذه العبارة.

<sup>(</sup>٨) لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ... ﴾ [ البقرة / ٢٢٢ ] .

<sup>(</sup>٩) والقدرة من حيث الوسيلة ، وهي الماء ، والفعل .

<sup>(</sup>١٠) لأنَّه لا يجب إلَّا بثبوت وقوعه .

<sup>(</sup>١١) والماء المطلق الطَّاهر في نفسه المطهر لغيره ، فإن لم يتيسىر لديه يتيمم لقوله - عَزٌّ وَجَلُّ - :

<sup>﴿ ...</sup> فَلَمْ تَجِدُواْ مَاءً فَتَتِيمُمُواْ ,.. ﴾ [ النساء/٤٣ ] .

ر ٢٢) وهي عزم القلب على رَفْع الحَدَث الأكبر بالاغتسال ، فمن اغتسل وهو مجنب من أجل ترطيب المجسّد أو التنظيف لم يرفع الحدث » .

<sup>(</sup>١٣) لقوله - عَزُّ وَجَلَّ - : ﴿ ... حَتَّى تَغْتَسِلُواْ ... ﴾ [ النساء / ٤٣ ] ، والغسل تعميم الجسد بالماء ، لفعله عَنْ فَلْكُ متفق عليه .

مَقَـام اليـد (١)، وكون ذلك بالماء المطْلَق (٢)، والموالاة مع الذِّكر (٣).

#### وَسُننُهُ سِتُّ :

المَضْمَضَة ، والاشتنشاق ، والاشتِنْثار <sup>(٤)</sup> ، ومَسْح داخل الأَذنين ، وتخليل اللَّحْيَة ، وقيل : فَضِيلة .

#### وَفَضَائِلُهُ سِتٌّ:

التَّشمِيَةُ في أُوَّله ، ثم غَسْلُ اليَدَين قبل إدخالهما في الإِنَاء ، وإِنْ كانتا طَاهرتَيْنِ ، ثُمَّ غَسْلُ ما به من أذى ، ثم الوُضُوء قبله ، ثم الغَوْف على رأسه ثلاثاً ، والبداية بالميامن (٧) ، وقد عُدّ بعضُ هذه في السَّنن (٨).

#### وَمَكْرُوهَاتُهُ سِتٌ :

التَّنْكيس في عمله (٩)، والإكثار من صَبِّ الماء فيه (١٠)، وتكرار المُغْسول أكثر من مرَّة إذا أكمل (١١)، والتَّطَهُّر بادى العَوْرَة في الصَّحراء

<sup>(</sup>١) وهو ما يسمى بالدلك وجعله المالكية من الفرائض ، « وهو من فعله عُلِيلَةِ » رواه أحمد وابن حبان .

<sup>(</sup>٢) تقدم في التعليق رقم ١١ في الصفحة السابقة .

 <sup>(</sup>٣) وهو مذهب المالكية ، وقد اختلف في الفرائض ، منهم من قال : واحد ، ومنهم من قال :
 اثنين ، ومنهم من قال : ثلاثة ، ممَّا تقدم راجع ذلك في الفقه على المذاهب الأربعة .

<sup>(</sup>٤) وقد جعل الأحناف المضمضة ، والاستنشاق ، والاستنثار من فرائض الغسل ، وجعله الحنابلة من فروض تعميم الجسد .

 <sup>(</sup>٥) لأنّه من عموم الجسد .
 (٦) وقد جعله المالكية من الفرائض .

<sup>(</sup>٧) وهذا مجمل حديث عائشة - رضي الله عنها - الذي رواه البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٨) وانظر اختلاف المذاهب في : الفقه على المذاهب (١١١/١) .

<sup>(</sup>٩) التنكيس : هو القلب فيه ، أي جعل أول الغُسل آخره والعكس .

<sup>(</sup>١٠) إذ اغْتَسَل رَسُولُ الله عَيْلِيِّهِ بِصَاع ، ثلاثة أمداد (حفنات) .

<sup>(</sup>١١) وهو من قبيل الإسراف .

حيث لا يراه النَّاس ، والاغْتِسَال في الخلاء (١) ، والكلام بغير ذكر الله \_\_ عَزَّ وَجَلَّ \_\_ ، وأثناءه (٢) .

# وَالوُضُوء عَلَى خَمْسَةِ أَقْسَامٍ :

فرضٌ ، وسُنَّةٌ ، وفَضِيلةٌ ، وُمُباحٌ ، وممنوعٌ .

#### فَمَفْرُوضُهُ خَمْسٌ:

لصَلَاة الفَرَائض الخَمس ، وللمُحْدِثِ ، وللجُمُعَة (٣) ، ولصَلَاة الجُنَازَة (٤) ، ولطَوَاف الإِفَاضَة (٥) ، وللإِمام لخطبة الجُمُعَة ، وقيل : هو فيها مستحبُّ (١) .

#### وَمَسْنُونُهُ خَمْسٌ:

الوُضُوء لسائر الصَّلوات ، وللطَّواف ما عَدَا الفَرَائِض ، وطَوَاف الإَفَاضَة (٧) ، والوضُوء لسِّ المصحف (٨) ، ووضُوء الجُنُب إذا أراد أَنْ ينام أو يطعم (٩) ، وتجديد الوضُوء لكل صَلَاة من الخمس ، وقيل في هذا : إنَّه فضيلة (١٠) .

<sup>(</sup>١) لقول ميمونة : « وضعت للنبي ﷺ ، اوسترته فاغتسل ، متفق عليه ، وقوله ﷺ : ﴿ إِنَّ الله عَرُّ وَجَلَّ حيى ستير يُحبُّ الحياء ، فإذا اغْتَسَلَ أَحَدُكُم فَلْيَسْتَتَر » رواه أبو داود .

<sup>(</sup>٢) ولم يرد شيء صحيح ينهي عن الكلام المباح كالوضوء ،

<sup>(</sup>٣) لَقُولُه عَيْنِكُمْ : « لَا تُقْبَلُ صَلَّاة أُحدكُم إذا أَحدث حتى يتوضأ » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٤) وذلك لأنُّها تدخلٍ في عموم الصَّلاة .

<sup>(ُ</sup>هُ) لَقُولُه عَيْنِاللَّهُ : « الطُّوافُ صَلَّاةً » رواه الترمذي والحاكم وابن السكن .

رُ٦) لفعل النَّبَى ﷺ ولكونها ذكر من الواجبات ، وقد ذهب جماعة إلى كون الوضوء مستحب ، فإذا نقض أكمل الإمام الخطبة ثم توضأ للصلاة .

<sup>(</sup>٧) والوضوء لكل صلاة فرض لقوله عَلِيكُ : « لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ » رواه أبو داود . فلا تصح صلاة بغيره ، وكذلك الطَّواف بأنواعه لقوله عَلِيكَ : « الطَّواف صلاة » رواه الترمذي والحاكم وابن السكن وابن خزيمة .

 <sup>(</sup>A) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ لَا يَمُشُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ [ الواقعة / ٧٩ ] .

ربر) (٩) لما رواه أحمد والترمذي وصححه : أَ ه أنَّ النبي عَلِيلَةً رَخُصَ للجُنْب إذا أراد أن يأكل أو يشرب أو ينام أن يتوضأ وضوءه للصَّلاة » .

<sup>(</sup>١٠) وَهُو مِن الفَضَائلَ : ﴿ لَأَنَّ النبي عَلِيُّ صَلَّى الصَّلُواتِ الخمس يوم الفتح بوضوء واحد ﴾ رواه مسلم .

#### وَفَضَائِلُهُ خَمْسٌ:

الوضُوء للنَّوم (١)، ولقراءة القرآن ظَاهِراً، وللدُّعاء والمناجاة، واستماع حديث رَسُولُ الله عَيْسِلُمُ (٢)، وللمُسْتنكح (٣)، وللسَّلس (٤) لكلِّ صلاة، ولجميع أعمال الحجِّ (٥).

#### وَمُبَاحُهُ وَضُوءَانِ :

للدُّنُحُول على الأمير ، وركُوب البَحر وشبهِهِ من المُخاوف ، وليكون المرء على طَهَارَة لايريد بها صلاة ؛ وقد يُقال في هذا كلِّه : إنَّه من الفَضَائل المُسْتَحَبَّات (٦) .

#### وَمَـمْنُوعُهُ وُضُــوءَانِ :

تجديدُهُ قبل صلاة فرضٍ به ، وفعله لغير ما شُرعَ له أو أُبيح (٧).

## وَشُرُوطُ وُجُوبِهِ عَشْرَةً :

وهى المذْكُورَةُ في شُروط مفروض الغُسل ، إِلَّا أَنَّكَ تقول : والقدرة على الوضُوء .

## وَأَحْكَامُهُ مُنْقَسِمَة إِلَى :

فرائضَ ، وسُننِ ، وفضائلَ .

<sup>(</sup>١) لقوله عَلَيْكُم : « إذا أَتَيْتَ مَضْجعك فتوضأ وضُوءك للصَّلاة » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٢) لعموم قول النبي عَلِيْكُم : « إنه لم يمنعني أن أرد عليك إلَّا أنى كَرِهتُ أن أذكر الله إلَّا على الطَّهَارَة » رواه أبو داود وأحمد وابن ماجه .

<sup>(</sup>٣) المستنكح : أى الذى يريد الجماع ، وقيل : الذى يغلب عليه النوم عند جلوسه وهذا من الأمراض .

<sup>(</sup>٤) صاحب السَّلس : هو من لا ينقطع في غالب وقته بوله أو ريحه .

<sup>(</sup>٥) انظر : التعليق رقم (٢) .

<sup>(</sup>٦) ، (٧) ويستحب الوضوء لكل شيء أو بعد الحدث .

#### فَمَفْرُوضَاتُهُ عَشْـرٌ:

النَّيَّة عند التلبّس به (۱) ، واستصحاب مُحكمها ، وغسل الوَجْه كلِّه ، وغسل اليدين إلى المرفقينِ ، وتخليلُ أصابعهما ، ومَسْح جميع الرأس ، وغسل الرِّجلين إلى الكعبين ، وفِعْل ذلك بالماء المطْلَق ، ونقله إلى كلّ عضو ، وإمْرَار اليد مع صَبِّ الماء ، والموالاة مع الذِّكر (٢).

#### وَمَسْنُونَاتُهُ عَشْرٌ:

غَسلُ اليدين قبل إدخالهما الإناء ، والمَضْمَضَة ، والاستِنْشَاق ، والاستنثَار ، ومَسْح الأُذنين ، وتجديد الماء لهما ، والاقتصار على مسحة واحدة في الرَّأس ، ورد اليدين فيها ، فيمرّ بيديه من المقدم إلى قفاه ، ثُمَّ يرجع إلى مقدم رأسه ، والترتيب (٣) ، وغَسل البياض الذي بين الصَّدغ والأُذن ، وقيل : فرضٌ ، وقيل : لا يُغْسلُ (١).

#### وَفَضَائِلُهُ عَشْــرٌ :

السِّواكُ قبله (°)، والتَّسْمِيَة أَوَّله (٢)، وتكراره إلى الثلاث، والمبالغة في السِّنْشَاق لغير الصَّائم، والبداءة في مَسْح الرَّأس بمقدمه، والتَّيامن فيه،

<sup>(</sup>١) انظر : إلى الكلام عن النية في المباحث السابقة .

 <sup>(</sup>٢) وذلك لقوله - عَزَّوْجَلَّ - : ﴿ يَاتَيُهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ
 وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ... ﴾ [ المائدة / ٦ ] .

<sup>(</sup>٣) لفعله ﷺ ذلك .

 <sup>(</sup>٤) هذا الجزء من الوجه ويجب غسله ، لأنَّ الوجه من تسطيح الجبهة إلى أسفل اللحيين طولًا ،
 ومن شحمة الأُذن إلى شحمة الأُذن عرضاً .

هَ لَوْلاً أَنْ أَشُق على أُمتى التَّطهِير ، ويجوز قبله ، وعنده ، وبعده ؛ لقوله عَيْنِيَّة : « لَوْلاً أَنْ أَشُق على أُمتى الأمرتهم بالسِّواك عند كُل صَلاة » رواه مالك .

 <sup>(</sup>٦) لقول أبى هريرة - رضى الله عنه - : « لا وضُوء لِمَنْ لم يَذْكُر اسم الله عليه » مرفوعاً ،
 وله شواهد ، وانظر : السيل الجرار ( ٧٦/١ ) ، وتمام المنة (ص ٨٩ ) . .

والتقلُّل من صَبِّ الماء ، وجَعْل الإِناء على يمينه (١)، وذِكْر الله تعالى أثناءه (٢)، وتخليل أصابع رجليه (٣).

#### وَمَكْرُوهَاتُهُ عَشْرٌ:

الإكثار من صَبِّ الماء فيه ، والزِّيادة على الثلاث في مغسُوله ، وعلى الواحِدَة في ممسوحه (ئ) ، والوضُوء في الخلاء (ث) ، والكلام فيه بغير ذِكْرِ الله \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ (٢) ، والاقتصار على مرّة لغير العالم (٧) ، وتخليل الله ية (٨) ، والوُضُوء بماء قد توضىء به (٩) ، والوُضُوء من إنّاء وَلَغ فيه كلب (٢) ، والوُضُوء من الماء المشمس (١١) ، والوُضُوء من أوانِي الذَّهب والفِضَّة ، وقيل في هذا : حرام (٢١) .

<sup>(</sup>١) لفعله عَيْقٌ ذلك .

<sup>(</sup>٢) ولم يصح حديث في ذلك .

<sup>(</sup>٣) لقول شداد : « رأيتُ رَسُولُ الله عَيِّكَ يَخلُل أَصَابِع رجليه بخُنْصِره » رواه الخمسة إلا أحمد .

<sup>(</sup>٤) لأنَّ النبي عَلِيْكُ نهى عن الإسراف ، وتَوَضَّأ بمدِّ (حفنة ) رواه الترمذي ، وقال عَلِيْكُ : بعد الثالثة : « من زاد فقد أساء وظلم » رواه النسائي وأحمد وابن ماجه .

<sup>(</sup>٥) للخوف من تطاير النجاسة .

<sup>(</sup>٦) ويجوز الكلام ما لم يكن فيه معصية ، ولم يثبت ما ينهى عن ذلك .

<sup>(</sup>٧) والاقتصار على واحدة جائز للعالم ولغيره لفعله عَيْلِيُّكُ ذلك رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٨) وتخليل اللِّحية من السنن : « فكان عُلِيَّةً يخلل اللحية » رواه الترمذي وصححه .

<sup>(</sup>٩) وهو جائز ليس فيه كراهة : « لمسحه عَيَّاتُهُ رأسه من فضل ماء كان بيده » رواه أحمد وأبو داود .

<sup>(</sup>١٠) وذلك لنجاسة الإناء .

<sup>(</sup>١١) وهو الماء الذي وُضِع في الشَّمس حتى اكتسب حرارتها ، وهو طَاهِر لاشيء فيه .

<sup>(</sup>١٢) وهو حرام مع صِحَّة الوضُوء لقوله عَلِيكَة : « لا تَشْرَبُوا في آنِيَة اللَّهب والفِضَّة » رواه البخاري ، والوضوء قياساً ، وربما أشدّ في النهي .

### وَمَوْجِبَاتُهُ خَمْسَـةُ أَنْـوَاع :

الأَوَّل (١): ما يخرج من المخْرجيْنِ ، من غائط ، أو بَوْل ، أو ودى ، أو مذى ، أو رِيح على الوجه المعتاد ، لا على وجه المرض كالسَّلس والمُسْتَنكح ، ولا على الندور ، كالحَصَى والدُّود إذا خرج جانًا (٢).

وأما المَنِيّ وَدَمِ الحَيْض والتَّفاس فيوجبان أعم في الوضُوء وهو الغُسْل. الشَّاني: زَوَال العَقْل، بِسُكْرِ أو إغْمَاءٍ أو جنونٍ أو نوم (٣).

الشَّالِثُ : اللَّمس للذة مِنَ النِّساء والرِّجال ، بالقُبْلَة ، أو اَلجستة ، أو لمس الغِلْمان ، أو فروج سائر الحيوان مثل ذلك (٤).

وأما مغيب الحَشَفة فهو موجب لأعم من الوضُوء ، وهو الغُسْل . الرَّابِعُ : مَسُّ الرَّجل ذَكر نفسه بباطن كَفِّه ، أو للذة بغيره ، واخْتُلِفَ في لمس المرَّأة فرجها لغير لذَّة (٥).

الخامسُ: الردة عن الإسلام (٦).

### وَمُفْسِدَاتُهُ خَمْسَةُ أَنْوَاع:

طروء حَدَث من هذه الأحداث الخمسة المذكورة عليه ، أو عدم النِّيَّة

<sup>(</sup>١) هذا الرقم لا يوجد في (خ ) وباقي الأرقام موجودة .

<sup>(</sup>٢) لقوله عَيْنَا : « لا تُقبل صَلَاة أحدكُم إذا أحدث حتى يتوضأ » رواه البخارى ، ، أما مرض السلس ، أو المستنكح (الذى يعتريه الشك) فيتوضأ لكل صلاة قياساً على المستحاضة ، أما إذا خرج شيء نادر من الدود والحصى فقد وجب عليه الوضوء ، وأما الودى ، والمذى ، فقال فيه النبى عَيْنَة : « فيه الوضوء » متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) وهو اتفاق العلماء .

<sup>(</sup>٤) وهو مذهب المالكية ، والشافعية ، والحنابلة بشروط ، وخالف ذلك الأحناف ، راجعه في الفقه على المذاهب .

<sup>(</sup>٥) والذي نميل إليه للتوفيق بين الحديثين : « إنما هو بضعة منكُم » ، و « من مسّ ذَكَره فليتوضأ » ، أن اللَّمس لشهوة ينقض الوضوء ، أما من لمس دون قصد فلا شيء عليه ، وبه قال الألباني في تمام المنة (ص ١٠٣) .

<sup>(</sup>٦) لأنه أصبح كافراً ، ولو رجع وجب عليه الغُسل .

أوَّله ، وقطعها عمداً أثناءه (١) ، أو فعله بغير ماء مُطلق (٢) ، أو ترك فرضٍ من فرائضه المتقدمة عمداً ، أو ترك المبادرة إلى ما نسيه من فرائضه ، أو إلى تطهير ما ستره قبل عن مباشرة الطُّهر ساتر لعُذر كالجبائر تسقُط ، أو لرخصة كالخفّ ينزع ، بعد المَسْح عليها (٣).

# وَأَمَّا التَّيَــمَّمُ فَهُو بَدَل مِن الوُّضُوء وَالغُسْل عِنْـدَ تَعَذَّرهما :

وَشُرُوطُ وَجُوبِهِ : وجوبُ الوضُوء ، والغُسْل المتقدمة العشرة ، إلَّا أنَّك تقول مكان وجود الماء : « عدم الماء ، أو عدم القُدرَة على استعماله ، وتزيد شرطاً حادى عشر ، وهو وجود ما به يفعل ذلك وهو الصَّعيد (٤)، وثانى عشر ، وهو دخوله وقت صلاة أو تعين قضائها » .

#### وَفَرَائِضُهُ ثَمَانِيَة :

طلبُ الماء قبله ، والنِّيَّة أَوَّله ، والضَّربة الواحدة ، وكونها على صَعِيد طَاهِر ، وعموم الوَجْه بالمَسْح ، ومسح اليدين إلى الكُوعَيْنِ ، والمُوالاة (٥) ، وفعل ذلك بعد دخول الوقت .

## وَسُننُهُ أَرْبَعٌ :

الترتيب بتقديم مَسْح الوجه ، وتجديد الضَّوْبَة لليدين ، ومسحُهُما إلى

<sup>(</sup>١) لقوله عَلِيْكُمْ : ﴿ إِنَّمَا الأَعمال بالنِّيَاتِ ﴾ متفق عليه ، وقطعها تغيرها ، كمن أراد الإفطار وهو صائم .

<sup>(</sup>٢) ويجوز بالماء المستعمل لطهارته لمن أراد .

<sup>(</sup>٣) أي أنه كان قد مسح على الجبيرة ، ثم قام بعد ذلك بفكها ، وكذلك الخف .

<sup>(</sup>٤) فإن لم يجد ماءًا وصعيداً (للتيمّم) وفقد الطهورين ، صَلَّى بأية حالة .

 <sup>(</sup>٥) وأصح ما ورد فى ذلك حديث عمار عندما قال له النبى عَلِيَّةٍ : ٩ أَنَمَا كان يَكْفِيك هكذا ،
 وضَرَب بِكَفَّيه الأرض وتَنَفَّخ فيهما ، ثم مَسَخ بهما وجهة وكَفَّيه » متفق عليه .

المِرْفَقَيْنِ ، ونَقْل ما تعلُّق بهما من الغُبَّار إلى الوجه واليدين (١).

### وَفَضَائِلُهُ أَرْبَعٌ:

التَّيَمُّمُ على تُرَاب غير منقُول من موضِعه ، والتيامُنُ في مَسْح يديه ، والتَّيَمُّمُ على تُرَاب غير منقُول من موضِعه ، والتَّسْمية أوَّل التيمُّمِ، وإمرارُ اليُسْرَى على اليُمْنَى من فوق الكَفِّ إلى المرفق ، ثم يُمِرُّ اليُمْنَى على اليُسْرَى كذلك (٢).

### وَمَكْرُوهَاتُهُ أَرْبَعٌ:

التيمُّمُ على غير التُّراب من جميع أَجْنَاس الأرض مع وجُود التُّراب ، والتَّيمُّم على غير التُّراب ، والتَّيمُّم على ما هو سَرَف لكل حال ، كنقار الفِضَّة والنَّهب وأحْجَار اليَوَاقِيت ، والتيمّمُ على اللح وإنْ كان معدنيًّا ، والزِّيادة على الواحدة فيه (٣).

# وَمُفْسِدَاتُهُ أَرْبَعَةٌ :

الحَدَث بعدَه ، أو ومجود الماء بعد فعله ، أو إمكان استعمال الطَّهارة بالماء لمن كان عَجَزَ عنها لحَوْف أو مَرَض ، أو صَلَاة فريضَة أو نافِلَة به قبل فريضة ، فذلك يُفسده لأداء فريضة أُخرى ، ولا بأس بموالاة التَّنَفُّل به ، أو بعد الفرض (٤).

# وَأَمَّا إِزَالَةُ النَّجَاسَة فَأَرْبَعَةُ أَنْوَاع :

نَصْحٌ (°)، وَمَسْحٌ ، وغَسْلٌ ، واسْتِجْمارٌ <sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) ، (٢) والصُّواب ما تقدم وهو ضربة واحدة للوجه والكفين .

<sup>(</sup>٣) وهُو يَجُوزُ بَكُلُ مَا كَانَ مِن نَجُسَ الأَرْضُ وَصَعَدُ وَظَهَرَ عَلَى سَطَحَ الأَرْضُ ، وَيَكُونَ كما ذكرنا .

<sup>(</sup>٤) وذلك إذا لم يُفسد التيمم بنواقض الحدث الأصغر ( الوضوء ) .

<sup>(</sup>٥) النصح : الرش . انظر : ( الوسيط مادة : رش ) .

<sup>(</sup>٦) الاستجمار : مسح محل البول والغائط بالجمار . انظر : القاموس الفقهي (ص ٦٥) .

والمزال النَّجاسَة عنه ثلاثة أشياء : جَسَدُ المُصَلِّى ، أو ما هو حَامِل له من لبَاس ، وخُف ، وسَيْفِ ، وشبهه ، أو ما هو مُصَلِّ عليه من أرض أو غيرها .

فَالنَّضْح يَختصُّ بكلِّ ما شَك فيه ولم تتحقَّق نجاسته من جميع ذلك ، إلَّا الجَسَد ، فقيل : يُنْضَحُ ، وقيل : يُغْسل بخلاف غيره .

### وَأَمَّا المَسْحُ فَيَخْتَصُّ بِشَلَاثَة أَشْيَاء:

بالدَّم عن السَّيف لصقالَتِهِ (١)، ولأنَّ الغُسْل يُفسدُه، وبأَسفل الخُفِّ والنَّعْل مُمَّا دَاسَهُ من أَرْوَات الدَّوَاب وأَبْوَالهَا، فإنْ دَلَكَهُ بالأرض يكفيه (٢)، وبسحبِ المرأة ذيلها على أرض نجسةٍ ، فإنَّ سَحْبَها بعد ذلك له على أرض طَاهرةٍ يُطهره ، واختلف إذا تيقَّنتِ النَّجاسة أوَّلًا: هل يطهرها ذلك أمْ لَا ؟ (٢)

## وَأَمَّا الغُشـلُ:

فلكلِّ نَجَاسَةٍ تُنِقِّنَتْ سوى ما ذكرناه ، فإنْ أمكن المصلى طرح هذا النَّجس عنه أو بعده منه ، وإلَّا تَعَيَّن عليه فيه فرضان :

الأوَّل: إزالةُ غينه بالعَركُ (٤)، ومُوالاة الصَبِّ، حتى لايبقى له طعمٌ، ولا لَوْنٌ، ولا رَائِحَةٌ، إلَّا أن تكون النَّجاسَة لها صبغ أو قُوَّة رائحة لا يُذْهبها ذلك، فيعفى عن أثر لونها وريحها (٥).

<sup>(</sup>١) صقالته : أي جلاءه ، ( الوسيط مادة : صقل ) .

 <sup>(</sup>٢) لقوله عَلَيْتُه : ( إذا وطيء أَحَدُكُم بتغلِه الأذَى فإن التَّراب لهُ طَهُور » رواه أبو داود .

<sup>(</sup>٣) لقوله ﷺ : « إذا مَرَّت المرأة على المكان القَذِر ، ثُمَّ مَرَّت على المكان الطَّيب فإنَّ ذلك طَهُور » رواه أحمد سواءً تيقنت أو لم تتيقن ، فإن الأرض طهور لثوبها .

<sup>(</sup>٤) العرك : أي الحك والدُّلك لإزالة ماهية النجاسة وذاتها . انظر : ( الوسيط مادة : عرك ) .

 <sup>(</sup>٥) وذلك عند طريق انفصال الماء الطاهر المطهر دون أن يتغير .

الشَّاني : إزالة حكمه ، وذلك أن يَغسله بالماء المُطَهِّر دون غيره (١٠). وَأَمَّـا الاسْتِجْمَارُ :

فيختصُّ بالمخرجين لإزالة بَقَايَا ما خَرَج منهما عنهما ، لا من طارى، عليهما ، بالأحْجَار ، أو ما يقُوم مقامها ، وإزالة ذلك بالماء أفضل (٢).

#### وَصِفَاتُ المُسْتَجْمَر بِهِ ثَمَانٍ :

أَنْ يكونَ طَاهِراً (٣)، جَامِداً (٤)، مُنْفَصلًا (٥)، منقياً (٢)، ليس بسَرفِ (٧)، ولا مَطْعُومِ (٨)، ولا ذي حُرْمة (٩)، ولا فيه حقِّ للغير (١٠).

## وَسُننُ إِزَالَةَ هَـذِهِ النَّجَاسَة مِنَ الـمَخْرِجِيـن خَمْسٌ:

استعمالُ الماء فهو أَطْيَب (١١)، وكون الأَحْجَار وتراً ثلاثاً فما زادَ (١٢)، وكون الأَحْجَار وتراً ثلاثاً فما زادَ (١٢)، وأَنْ لا يَسْتَنْجِي بما نُهي عنه ، لا بِرَوْثَةٍ

 <sup>(</sup>١) ويتحقق بعد زوال عين النجاسة ، وذهب المالكية إلى أن محل النجاسة بغسله بالماء الطُّهُور
 ولو مرة إذا انفصل الماء عن المحل طاهراً .

<sup>(</sup>٢) ولا أفضلية لذلك ، لأنَّ الاستنجاء وردت به أحاديث ثابتة ، وكذلك الاستجمار وكلاهما مُباح ولا أفضلية لأحدهما على الآخر .

<sup>(</sup>٣) فلا يجوز بنجس .

<sup>(</sup>٤) فلا يكون مائعاً أو ليناً ، لقلع النجاسة .

<sup>(</sup>٥) فلا يكون في الحائط أو الصخور .

<sup>(</sup>٦) فلا يكون بأملس بيقى أثر النجاسة .

<sup>(</sup>v) فلا يكون من الأحجار الكريمة إلَّا إذا أُرغِم على ذلك .

<sup>(</sup>٨) ليس ممًّا يُؤكل .

<sup>(</sup>٩) وذلك عند استخدامه ومن المحترم شرعاً كالخبز وكل ما كتب فيه علم .

<sup>(</sup>١٠) ليس ملكاً لأحد أو موقوفاً له .

<sup>· (</sup>١١) وليس في ذلك تفضيل ، لأن الاستنجاء ثابت ، والاستجمار ثابت كذلك .

<sup>(</sup>١٢) لقوله عَلِيُّكُم : ﴿ فَلَيْسَتَطَيْبُ بِثَلَاثَةَ أَحْجَارٍ ﴾ رواه النسائي وأبو داود .

<sup>(</sup>١٣) لقول سلمان : ﴿ أَجِلْ ... نهانا أن نستنجى باليمين ﴾ رواه مسلم .

ولا بعرَةِ ولا عَظْمٍ ولا جُمْجُمَةِ (١)، والاستبراء من البَوْل بالنتر والسَّلت وما أشبهه (٢).

#### وَآدَابُهُ وَمُسْتَحَبَّاتُهُ خَمْسُ:

الجمع بين الأحْجَار والماء (٣)، والبداية بالقُبُل قبل الدُّبر، وصبُّ الماء على اليد قبل مباشرتِها للنَّجاسة، ودَلْكها بالأرض بعد تمام ذلك لإزالة الرَّائحة (٤)، وأنْ لا يَسْتَنْجى بالماء على مَوْضِع الحَدَثِ أو مكانِ صلبِ نجس، لئلا يتطايرَ عليه من الغسالة (٥).

### آذَابُ الإحداث قَبْلَهُ عِشْرُونَ أَدَباً:

إبعاده المُذْهِبِ للغَائِط في الصَّحراء وحيث تَتَعَذَّرُ الجدران (٢)، بحيث لا يرى له شَخْصٌ ، ولا يسمعُ له صَوْتٌ (٧)، والبَوْل بحيث يستتر ويأمن سماع الصَّوْت ، وتخير الدَّمث واللِّين من الأرض للبول (٨)، وأنْ لا يبول قائماً (٩)، ولا يأخذ ذَكَره لبوله بيمينه (١٠)، ولا يكشف عَوْرَتَهُ قبل

 <sup>(</sup>١) لقول سلمان : ٥ وأن لا يستنجى برجيع (روث البهائم) ولا عَظْم » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٢) النتر : جذبه بشدة ( الوسيط مادة : نتر ) .

السلت : السحب وليس فيه ما يثبت به ( الوسيط مادة : سلت ) .

<sup>(</sup>٣) ولا دليل عليه .

<sup>(</sup>٤) ﴿ لَفَعَلُهُ عَلَيْكُ كُمَا قَالَ أَبُو هُرِيرَةَ – رَضَى الله عنه – ، ثَمْ مَسَحَ يَدَهُ عَلَى الأَرْضِ ﴾ رواه أبو داود والنسائي والبيهقي .

<sup>(</sup>٥) وكذلك عند فعل الحدث لقوله ﷺ : 1 إذَا بَالَ أَحَدُكُم فليرتد لبَوْله » رواه أحمد وأبو داود ومعناه صحيح .

<sup>(</sup>٦) في (خ): ( الجدارات ٥ .

<sup>(</sup>٧) ٩ لأنَّه كان إذا أراد البراز انطلق حتى لا يراه أحد ، رواه أبو داود .

 <sup>(</sup>٨) لقوله عُيْلِيَّة : ( فليرتد ( يتخير ) لبوله » رواه أحمد وأبوداود ومعناه صحيح .

<sup>(</sup>٩) ويجوز البول من قيام لفعله ﷺ ، والقعود أحب ، كذا قال النووى .

<sup>(</sup>۱۰) لنهيه وقد تقدم (ص ۹۹ ) .

انتهائِهِ إلى موضع تَبَرُّزه (١), وأنْ يستتر بما أمكنهُ من جِدَار ، أو نَبَاتٍ ، أو حَجَر ، أو رَاحِلَة ، أو ثوبِهِ إنْ لَمْ يَجِدْ ، وأنْ لا يستقبل القِبْلَة بِفَرْجِه ، ولا يستدبرَها في الصَّحراء (٢), وأنْ لا يَقْعُد في مُتَحَدَّثِ النَّاس ، ولا في ظِلّ ولا يستدبرَها في الصَّحرة ، ولا ظِلّ جِدَار ، وعلى الطَّرقات ، أو ضفة نَهْر (٣) ، ولا يبول في المياه الرَّاكدة (٤) ، أو جحر (٥) ، أو مَهْوَاةٍ ، أو موضع طَهوره ، وأنْ لا يستقبل بِفَرْجِه (١) ، وأن يُعَدّ الأحجار والماء عنده (٧) ، وأن يقول عند دخوله الحَلاء أو عند قُعُوده (٨) : « بسم الله ، أعُوذُ باللَّهِ مِنَ الخَبيث المُخْبِث المُخْبِث الشَّيْطَان (٩) الرَّجِيم » ، وعند الخُرُوج أو الفراغ : « غفرانك (١٠) » ، وأنْ لا يحدِّث على حَدَثِهِ ولا يُسَلِّم عليه ، ولا يردُ (١١) .

# والنَّجَاسَاتُ الـمُتَكِّلُمُ عَلَى زَوَالهَا خَمْسَةُ أَنْوَاعٍ مُتَّفَقٌ عَلَيْهَا:

الأُوَّلُ : كلُّ خارج من السَّبيلينِ من بنى آدم وما لا يُؤْكل لحْمُهُ من الحَيْوَان (١٢).

<sup>(</sup>١) ﴿ فَكَانَ مُؤَلِّكُمْ إِذَا أَرَادَ الحَاجَةَ تَنْحَى ، وَلَا يَرْفَعَ ثِيَابِهِ حَتَى يَدُنُو مِنَ الأَرْضَ ، رَوَاهُ البَيهُةَى . (٢) لقوله ﷺ : ﴿ إِذَا جَلَسَ أَحَدُكُم لحَاجَتُهُ فَلا يَسْتَقْبِلُ القِبْلَةَ وَلا يَسْتَدْبُرُهَا ، رَوَاهُ مسلم

رَ ٣ ) لقوله عَيْلِيَّةِ : ﴿ اتَّقُوا اللَّاعنين ، قالوا : وما اللاعنان يا رَسُول الله ؟! قالَ : الَّذِي يَتَخَلَّى في طريق النَّاس أو ظلتهم ﴾ رواه مسلم وأحمد .

<sup>(</sup>٤) لقوله عَلِيْتُم : ﴿ لا يبولن أحدكم في مستحمه ﴾ رواه الخمسة .

<sup>(</sup>٥) لنهيه عن ذلك ، رواه ابن خريمة وابن السكن .

<sup>(</sup>٦) وذلك لاتقاء الرُّزَاز المتطاير من بَوْله .

<sup>(</sup>٧) وهي أدوات الطهارة . ( ٨ ) وذلك في الصحراء .

<sup>(</sup>٩) رواه الجماعة . (١٠) رواه الجماعة إلا النسائي .

<sup>(</sup>۱۱) و لأنَّ رجلًا مَرَّ على النبي عَلِيَكُ وهو يبول فَسَلَّم عليه ، فلم يَرُد عليه ، رواه الجماعة لَّا السخاري .

رُ (١٢) لقوله عَلِيْكُم : ﴿ بَوْلَ الغُلَامِ ينضح عليه ، وبَوْلَ الجَارِيَة يُغسَلُ ﴾ رواه أحمد وأصحاب السنن إلَّا النسائي ، ولقوله عَلِيْكُم في الرَّوث : ﴿ هَذَا رِجْسٍ ﴾ رواه البخاري وابن خزيمة .

الشَّاني: الدِّماء كلَّها (١)، وما في معناها ويتولَّد عنها، من قيح وصَدِيد (٢) من حَيِّ أُومَيِّت، ويُعفى عن يسيرها (٣)، واختلف في يسير دَم الحَيْض منها (٤).

النَّالِثُ : المَيِّتَات كلُّها وجميع أجزائها (°) ، ما عَدَا ابن آدم المسلم ، والسَّمَك (۲) ، أو ما لا نَفْس له سائلة ، كالدُّباب ، والجَرَاد ، والدُّود المتولدِ في الفَوَاكه وشبهه (۷) ، وما عدا الشَّعر والصُّوف والوَبَر مُمَّا لا تحله الحياة (۸) .

الرَّابِعُ: المُسْكِرَات كلُّها قليلها وكثيرها (٩).

الخَامِش: لبنُ الخِنْزِير (١٠).

<sup>(</sup>١) لقد وردت آثار صحيحة تفيد أن بعض الصحابة كانوا يصلون وقد لطخهم الدم كحديث الأنصارى الذى « رمى بثلاثة أسهم وهو يصلى » رواه أبو داود ، وصح عن ابن مسعود - رضى الله عنه - : « أنَّه نَحر جزوراً فتَلَطَّخ بدمها وفرثها ، ثم أقيمت الصَّلاة فَصَلَّى ولم يتوضأ » رواه عبد الرزاق وابن أبي شيبة .

 <sup>(</sup>٢) قال فيه ابن تيمية : يجب غسل الثوب من المدّة ، والقِيح ، والصّدِيد ، قال : ولم يقُم
 دليل على نجاسته .

 <sup>(</sup>٣) ولا دليل عليه .
 (٤) ودم الحيض نجس مطلقاً ، ولا دليل على إعفاء قليله .

 <sup>(</sup>٥) أى ما قطع منها بعد موتها أو قبل موتها لقوله عَيْنِكُم : « ما قُطِت من البهيمة وهى حيَّة فهو ميتة » رواه أبو داود والترمذى .

<sup>(</sup>٦) لقوله ﷺ : ٥ أُجِلَّت لَنَا ميتنان ودمان : أمَّا الميتنان ، فالحوت والجراد ... » رواه أحمد والشافعي ، وهو ضعيف ، وصحح أحمد وقفه .

<sup>(</sup>٨) لقوله عَيِّكَ : « إِنَّمَا حُرِّمَ أَكلها » رواه الجماعة ، ويدخل فيه كذلك العَظْم والجِلْد بعد دبغه الرَّيش .

<sup>(</sup>٩) وهى نجسة عند الجمهور لقوله – عَرَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... رِجُسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ... ﴾ [المائدة / ٩٠]، وذهب البعض إلى القول بنجاستها معنويًّا لا حسيًّا، أى لو وقع الخمر على الثوب صلًى به دون غسله وهو الراجح .

<sup>(</sup>١٠) وذلك لتكونه من لحمه ، وقد ثبتت نجاسته بقوله تعالى : ﴿ ... أَوْ لَـحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِبْنِ

#### واخْتُلِفَ في نَجَاسة خَمْسَةِ أَنْوَاعٍ:

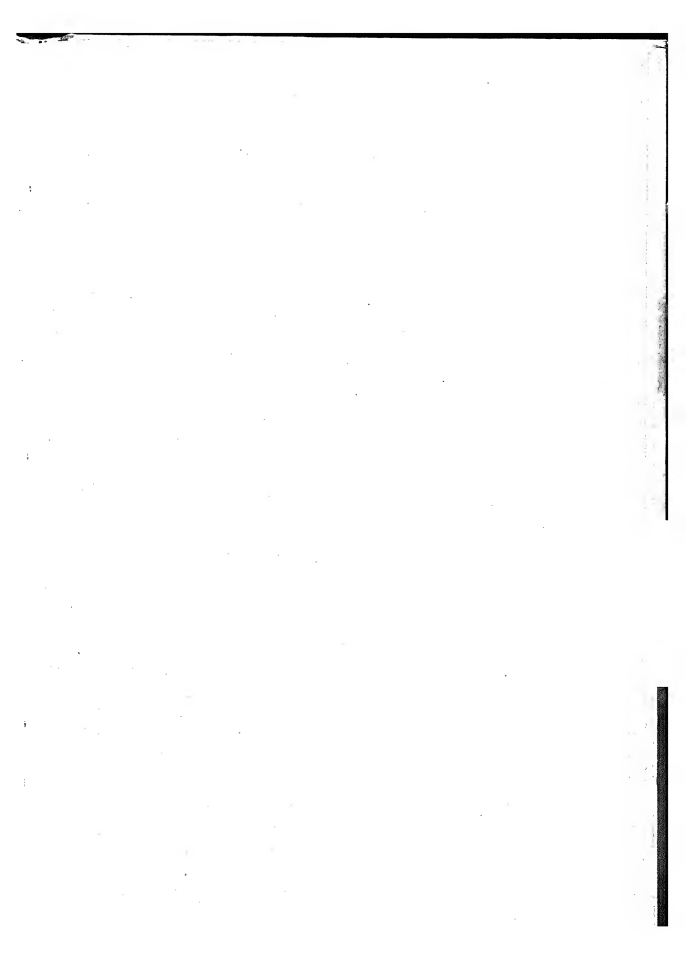
فى لَبَن ما لا يُؤْكل لحْمُهُ غير الخنزير ، وبنى آدم (١) ، وفى عَرَق السَّكْرَان (٢) ، وفى عَرَق السَّكْرَان (٢) ، وفى عَرَق الجَلَّالة من الأنْعَام (٣) ، وفى أَبْوَال ما يُؤْكل لحْمُهُ من الجَلَّالة منها (١) ، وفيما وَلَغَ فيه كلبٌ أو خِنْزِير (٥) .

<sup>(</sup>١) وكذلك ما لا يؤكل لحمه كالجلَّالة : ﴿ نَهَى عَلِيْكُ عَن شُرْبِ لَبَنِ الجلَّالَة ﴾ رواه الخمسة ، ويمكن قياس ما لا يؤكل لحمه عليها .

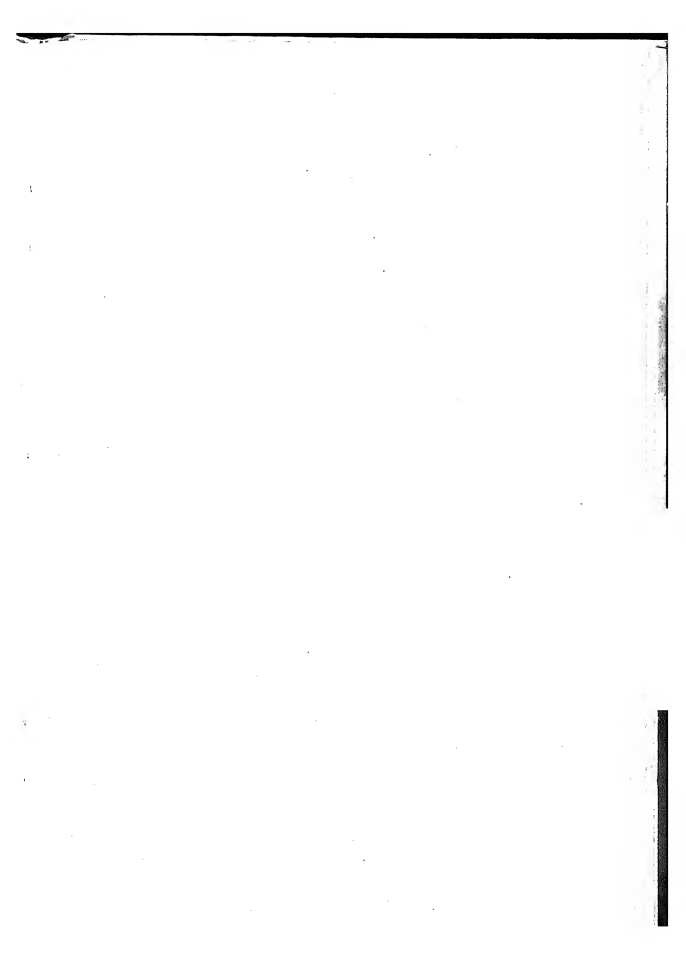
<sup>(</sup>٢) ، (٣) وذهب إلى طهارة هذا المالكية وقالوا : « كل ذلك طاهر لقاعدة : أن كل حى وما رشح منه طاهر » .

<sup>(</sup>٤) وقذ ذهب إلى القول بطهارته مالك وأحمد وجماعة من الشافعية . قال ابن تيمية : لم يذهب أحد من الصحابة إلى القول بنجاسته .

<sup>(</sup>ه) وينظر إلى نوعه فإن كان ماثعاً سكب ، وإن كان جامداً ألقى وما حوله ... لزوال الشك لقوله عَلَيْكُ : ﴿ طَهُورِ إِنَاءِ أَحَدَكُم إِذَا وَلَغَ فيه الكَلْبِ أَنْ يغسله سبع مرَّات أُولاهُنَّ بالتُراب ﴾ رواه مسلم وأحمد ، فكيف بالنسبة للطعام ، ونجاسة الخنزير قياساً عليه ، بل الخنزير أسوأ حالًا منه .



القَاعِدَة الثَّالثَة وَهِي أَرْكُ مِنْ الْمُرْكِي إِرْكُ مِنْ الْمُرْكِيلِي



# شَــرْ القَاعِـدَة الثَّالِثَة وَهِـى الصِّــيَام (١)

وَهُوَ عَلَى سِتَّةِ أَقْسامٍ:

واجبٌ ، وسُنَّةٌ ، ومستحبٌ ، ونافِلَةٌ ، ومكروة ، ومحرمٌ : فَالْوَاجِبُ مِنْهُ عَشَـرَةٌ :

صِيَامُ رمضان (7), وصِيَامُ كل نذر أوجبَهُ الإنسانُ على نفسه (7), وصِيَامُ كل نذر أوجبَهُ الإنسانُ على نفسه (7), وصِيَامُ كفَّارة وصِيَامُ كفَّارة الطَّهَارِ (7), وصِيَامُ كفَّارة اليَمِين بالله - عَزَّ الظِّهَارِ (7), وصِيَامُ كفَّارة العَرْمِ (7), وصِيَامُ كفَّارة صيد الحُرُمِ أو المحرمِ (7), والصَّومُ عن وَجَلَّ - (7), وصِيَامُ كفَّارة صيد الحُرُمِ أو المحرمِ (7), والصَّومُ عن

(١) الصيام: (لغة الإمساك).

وُشْرِعاً : هُو الْإِمساك عن المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس مع النية .

(٢) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ... ﴾ [ البقرة / ١٨٥ ] ،
 وقوله يَتِلِيَّةَ : « يُنِيَ الإشلامُ على خَمْس ، ثم قال : وَصْيَامُ رَمْضَان » مَتَفَق عليه .

(٣) لقوله − عَزَّ وَجَلَّ − : ﴿ ... وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ ... ﴾ [ الحج / ٢٥ ] .

(٤) لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... فَعِـدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ... ﴾ [ البقرة / ١٨٥ ] .

(٥) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَّامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ ... ﴾ [ المجادلة / ٤ ] وذلك إذا لم يستطع أن يحرر رقبة ، أو إطعام المساكين .

(٦) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ تَوْبَةً مُنَ اللّهِ ... ﴾ [النساء / ٩٦] .

ر٧) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن لَّمْ يَجِدْ فِصِيَّاهُ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ... ﴾ [المائدة / ٨٩] وذلك بعد العجز عن الإطعام أو الكسوة أو تحرير الرقبة .

(٨) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَاماً ... ﴾ [ المائدة / ٩٥] .

التُّمتعِ (١)، وصَوْمُ كفَّارة إماطَةِ الأَذَى في الحَجِّ (٢).

وَالْمَسْنُون :

صَوْمُ يَوْمَ عَاشُورَاءَ ، وهو عاشرُ المحرم ، وقيل : التَّاسِع (٣).

وَالْمُسْتَحَبُّ عَشَرَةٌ :

صِيَامُ أَشْهُرِ الحُرُم (ئ)، وصِيَامُ شعبان (٥)، والعَشْرِ الأُولِ من ذى الحَجَّةِ (٦)، ويومِ عَرَفَة (٧) [ وَثَلَاثَة ] (٨) من كُلِّ شَهْرِ (٩)، والعَشْرِ الأُولِ من الحَجَّةِ (١)، ويومِ الخَمْعَة إذا وُصِلَ المُحَرَّم (١١)، ويَومِ الخَمْعَة إذا وُصِلَ

(١) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَن لَمَ يَجِد فَصِيَامُ ثَلَاثُةِ أَيَّام فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةِ إِذَا رَجَعْتُمْ ... ﴾ [ البقرة / ١٩٦ ] .

م يَرِيتَ صَبِيَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ

(٣) وهو العاشر والتاسع من شهر المحرم لقوله يَقِطِيني : « إذا كان العام المُقْبِل إن شَاء الله صُمْنَا التَّاسِع والعَاشِر » رواه مسلم .

(٤) والأشهر الحرم: ذو القعدة ، وذو الحجة ، والمحرم ، ورجب لقوله عَلَيْكُ : « صُمْ من الحُرْم واتركْ ، صُمْ من الحُرْم واتركْ ، وواه أحمد وأبو داود بسند جيد .

(٥) لقول عائشة - رضى الله عنها - : « ما رأيتُ الرَّسُول عَلِيْكُ استكمل صِيّام شَهْر قَطَ إلَّا رمضان ، وما رأيته فى شَهْر شَعْبَان » متفق عليه .

(٦) لقوله عَلَيْكَ : « ما من أيّام العَمَل الصَّالح فيها أحبّ إلى الله عَزَّ وَجَلَّ من هذه الأيّام (يعنى العشر الأُول من ذى الحجة » رواه البخارى .

(٧) لغير الحاج لقوله عَلِيَّ : « صوم نَوْم عَرَفَة يُكَفُّر ذُنُوب سنتين ماضِية ومُستقبلة » رواه مسلم .
 (٨) في (خ) : « ثلاث » .

(٩) لقول أبني ذر – رضى الله عنه – : « أَمَرَنَا رَسُولُ الله عَيْلِيَّةٍ أَن نَصُوم من الشَّهْر ثلاثة أيام البيض : ثلاث عشرة ، وأربع عشرة ، وخمس عشرة ، وقال : هي كَصَوْم الدَّهر » رواه النسائي وصححه ابن حبان .

(١٠) لقوله عَلَيْ عندما سُئل : « أَى الصِّيام أَفْضَل بعد رمضان ؟ قال : شَهْر الله الذي تدعونه المحرم » رواه مسلم .

رَا (١١) لقوله ﷺ : ١ إنَّ الأَعْمَال تُعرَض كل اثنين وخميس ، فيغفر الله لكل مسلم ، أو لكل مؤمن إلَّا المتهاجرين فيقول : أخَرُوهما » رواه أحمد بسند صحيح .

بَصِيَام يُومٍ قَبْلُهُ أُو بِعَـدَهُ ، للحَدِيثِ الواردِ في ذلك (١) ، وستٌّ من شَوَّال إذا صِيمَتْ لما وردَ فيها من الفضل ، لا لتجعل سُنَّة (٢).

وَنَوَافِلُهُ: كُلُّ صَوْم كان بغير وقتٍ أو سببٍ ، في غير الأيَّام المُسْتَحَقِّ صَوْمها ، والممنوع فيها الصَّوم .

#### وَالْمَكْرُوهُ خَمْسَةٌ:

صَوْمُ الدَّهرِ (٣)، وَصَوْمُ يومِ الجُمُعَةِ خصوصاً (١) (٥)، وَصَومُ يومِ عَرَفَة للحَاجِ (٢)، وصَوْمُ آخر يوم من شعبان للاحتياط (٧).

#### وَالْمَحَرِّمُ خَمْسَةٌ :

صِيَامُ يوم الفِطْر ، ويوم الأَضْحَى (^) ، وصَوْمُ أَيَّام التَّشْريق الثلاثة بعدَه إلَّا للمُتَمَتِّع ، وسُهِّل في اليوم الرَّابع لمن نذره أو صَامَ فيه كفَّارة ، وفي ذلك وفي اليومين قبلهُ خِلَافٌ (٩) ، وصِيَامُ الحَائِض والنَّفسَاء حتى يريا الطُّهر قبل

<sup>(</sup>١) لقوله عَيْظِيَّة : ١ إنَّ يَوْم الجُمْعَة عِيدكُم فلا تَصُومُوه ، إلَّا أَنْ تَصُومُوا قبله أو بعده ، رواه البزار وأصله في الصحيحين .

 <sup>(</sup>٢) لقوله عَلَيْتُه : « مَنْ صَامَ رمضان ، وأتْبَعه ستًا من شؤال كان كصيام الدَّهر ، رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٣) لقوله عَيْلِيَّة : « لَا صَامَ من صَامَ الأبد » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٤) تقدم في (١).

<sup>(</sup>٥) وفي (ع) توجد هنا عبارة : « وصوم يوم السبت خصوصاً » وهذا لا يجوز لقوله عَلِيلَةً : « لا تَصُومُوا السبت إلَّا فيما افترض عليكم ... » رواه أصحاب السنن .

<sup>(</sup>٦) لنهيه عَيْثُ عن صيام يوم عرفة لغير الحاج ، رواه أبو داود ، وصححه الحاكم .

<sup>(</sup>٧) وهو يوم الشك لقوله عَلِيُّكُم : « مَنْ صَامَ يَوْم الشَّك فَقَد عصى أبا القاسم ، رواه البخارى تعليقاً .

<sup>(</sup>٨) لقول عمر – رضى الله عنه – : ﴿ نَهَى رَسُولُ الله عَيْكَ عن صومهما (عيد الفطر والأضحى ) » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٩) لإرسال النبي عَلِيْكُ صائحاً يصيح في (منّى ) : ﴿ أَنْ لَا تَصُومُوا هَذَهُ الْأَيَّامِ ، فَإِنَّهَا أَيَّامِ أَكُلُ وشُرْب وبعال (نكاح وجماع) » رواه الطبراني وأصله في مسلم .

وأجاز الشافعية صيام أيام التشريق لمن كان له عُذر ، أو سبب أو كفَّارة أو قضاء .

الفَجْرِ (١)، وصِيَامُ الخَائِف على نَفْسِهِ الهَلَاكُ لأجل الصِّوم (٢).

## وَشُرُوطُ وجُوبِ رَمَضَانَ سِتَّةً:

البلوغ ، والعقل ، والإسلام ، أو بلوغ الدَّعوة ، والقُدْرَةُ على الطَّوم (٣) ، ودخُول الشَّهر ، والمعرفة به (٤) ، وهو واجبٌ على المسَافِر ، إلَّا أَنَّهُ لا يصحُّ أَنَّ لهُ رُخْصَةٌ في الفِطْر (٥) ، وعلى الحَائِض والنَّفساء (٢) ، إلَّا أَنَّهُ لا يصحُّ منهما في الحال ، فيقضيانه .

### وَفُرُوضُهُ ثَمَانِيَةٌ :

ارتقابُ الشَّهر ، والنِّيَّة أَوَّلهُ ، واستصحابها ، واستيفاء أجزاءِ النَّهار كلِّه بالصَّوم ، والإمْسَاك عن كلِّ ما يدخُل الجوفَ من جامدِ يغذى أو مائع ، إلَّا ما لا ينفكُ عنه من بصاقِ الفمِ ، ورطُوبةِ الدِّماغ ، وغبارِ الطَّريق ، وغلبة الدُّباب ، وشبهه ، والإمساك عن إنزال الماء الدَّافِق وتسبيبه بتذكُّر ، أو مُلاَمَسَةِ وشبهه (٧) ، والإمساك عن إيلاج في قبل أو دُبر (٨) ، والإمساك عن المتدعاء القيء لغير ضرورة قادحة (٩) .

<sup>(</sup>١) لقوله ﷺ : ٥ أليست إذا حَاضَت لم تُصلُّ ولم تَصُمْ ؟ » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٢) لقوله – عَزُّ وجلَّ – : ﴿ ... وَلَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّـهَ كَانَ بِكُم رَحِيماً ﴾ [ النساء / ٢٩ ] .

<sup>(</sup>٣) تقدم شرح ذلك .

<sup>(</sup>٤) لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ... ﴾ [ البقرة / ١٨٥ ] .

 <sup>(</sup>٥) لقوله - عَزُّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَعِدَّةٌ مِّن أَيَّامٍ أُخَرَ ... ﴾ [ البقرة / ١٨٥ ] .

 <sup>(</sup>٦) لقوله عَيْلَتْهِ : « أليست إذا حَاضَت لم تُصلُّ ولم تَصُمْ ؟ » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٧) وذهب الشوكاني وابن حزم إلى أن الإنزال لايبطل الصُّوم ، وانظر المحلي (١٧٥/٦) وبه

قال الصنعاني ، ولا يجوز قياس الاستمناء على الجماع ، وانظر تمام المنه (ص ٤١٨ ) .

 <sup>(</sup>A) لحديث الأعرابي الذي وقع على امرأته ، متفق عليه .

 <sup>(</sup>٩) لقوله ﷺ : « ومن استقاء عمداً فليقض » رواه أحمد وأبو داود .

#### وَسُننُهُ ثَمَانٍ :

القيامُ في لياليه ، وكون ذلك جماعة في المسَاجِد (١) ، والسُّحُور فيها (٢) ، وتَعْجِيل الإفطار (٣) ، وتأخيرُ السَّحور (٤) ، والاعتكاف في آخره (٥) ، وإخراج زَكَاة الفِطْر عند تمامه (١) ، وحِفْظ اللِّسان والجوارح فيه عن الرَّفْثِ والجهل وما لا يُعنى (٧) .

#### وَمُسْتَحَبَّاتُهُ ثَمَانِيَةٌ :

تجديدُ النِّيَّة لكلّ يوم منه، وعمارتُهُ بالذِّكر، وتلاوةِ القرآنِ ، والصَّلاة ، وكثرةِ الصَّدَقَةِ فيه ، وطَلَب الحلال الذي لا شُبْهَةَ فيه للفِطْر (^) ، وابتداء الفِطْر على التَّمْر أو الماءِ (٩) ، وإحياءُ ليلةِ سَبْع وعشرين منه (١٠) ، وقِيَام

(١) لأمر عمر لأُبي بن كعب أن يُصلى بالنَّاس ، وقوله عَيِّلِيَّةِ : « مَنْ قَامَ رَمَضَان إيماناً واحتساباً غُفِرَ لهُ ما تَقَدَّم من ذَنْبِهِ » رواه الجماعة إلَّا الترمذي .

(٢) لقوله عَلَيْتُه : « تَسَحَّرُوا فإن في السُّحُور بَرَكَة » متفق عليه .

(٣) لقوله عَيْنَا : « لا يزال النَّاس بخير ما عَجَلُوا الفِطْر » متفق عليه .

 (٤) لقوله عَلَيْتُه : « لا تزالُ أُمتى بخير ما عجّلُوا الفِطْر وأخّرُوا السُّحُور » رواه أحمد ، وهو صحيح .

(٥) « كَانَ النَّبِيُ عَلِيْكَ يَعْتَكِف العَشر الأواخِر ، فلَمَّا كَانَ العام الذي قُبض فيه اعتكف عشرين يوماً » رواه البخاري .

(٦) لقول ابن عباس - رضى الله عنهما - : « فَرَض رَسُولُ الله عَلِيَكَ زَكَاةَ الفِطْر من رمضان صَاعاً من تمر ، أو صاعاً من شعير ... » متفق عليه ، والصَّاع : أربعة حفان .

(٧) لقوله عَلِيْتُهُ : « إِنَّمَا الصَّيام من اللَّغْوِ والرَّفَ ، فإن سَابُكُ أَحد أو جهل عليك فقل : إنَّى صائم » رواه ابن خزيمة وابن حبان والحاكم .

(A) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... كُمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُم تَتَقُونَ ﴾ [البقة ق / ١٨٣] .

(٩) لقول أنس – رضى الله عنه – : « كان رَسُولُ الله عَيْنَة بُفْطِر على رطباتِ قبل أن يُصلى ،
 فإن لم تكن فعلى تمراتِ ، فإن لم تكن حسا حسواتِ من ماء » رواه أبو داود والحاكم وصححه .

(١٠) وتحديد ليلة القـدر بأنها في اليوم السابع والعشرين لادليل عليه ، وإنما هي في الوتر من العشـر الأواخر .

الرَّجُل وحدهُ في منزله إذا كانَت ثمَّ جماعة تقوم في المسجد ، وإلَّا فإقامتُهُ للجماعةِ أفضل (١).

# وَمُفْسِدَاتُ الصَّوْمِ كُلِّهِ عَشْرَةٌ:

إنزال الماء الدَّافق عن قصد اللَّذة ، أو لَذَّة يقظة ، وكذلك خُرُوج المذى لليقظان (٢) ، والإيلاج في قبل أو دُبر (٣) ، وإيصال شيء إلى الجوف من الفَم أو الخَيَاشِيم ، من مطْعُوم أو مَشْرُوب أو غيرهما ، وكذلك ما يَصِل إلى العينين أو الأُذنين ، من كُحْل أو دهن ، ولا يلزمُ فيما يحصل من حقنة ونحوها (٤) ، والاستقاء عمداً أو رُجُوع القيء والقلس (٥) بعد وصولها إلى مكان يمكن طرخها (١) ، والصَّوم دُونَ نِيَّة ، إلَّا صَوْم التتابع فتجزىء النِّيَّة في أوَّل يومٍ منه ، كرمضان ، وقيل : مثله في النذر ليوم معين ، وفي يوم غاشُوراء (٧) ، والرَّدة فيه (٨) ، وطروء الحيض أو التّفاس عليه (٩) ، وطروء غياشُوراء (٧) ، والرَّدة فيه (٨) ، وطروء الحيض أو التّفاس عليه (٩) ، وطروء

<sup>(</sup>١) وهو مذهب الجمهور .

<sup>(</sup>٢) الماء الدافق تقدم الكلام عنه ، والاختلاف فيه (ص ١١٠ ) ، أما المذى ، فلا يؤثر فى الصوم مطلقاً .

<sup>(</sup>٣) تقدم الكلام عنه (ص ١١٠).

<sup>(</sup>٤) والعين والأذن وما شاكلها ليست من المنافذ الطبيعية إلى الجوف ، فلا بأس باستخدام الكحل وغيره ، كما فعل النبي عَلِيَّةٍ ذلك ، وكذلك لا بأس بالحقنة وإن كانت في العروق ؛ لأن الجلد ليس منفذاً طبيعيًّا للجوف ، كالفم والدبر ، وقال ابن تيمية : « فهذا ثمَّا تنازع فيه أهل العلم » .

<sup>(</sup>٥) تقدم في فروضه ، والقلس : خروج الطعام أو الشرب من المعدة إلى الفم .

انظر : ( الوسيط مادة : قلس ) .

<sup>(</sup>٦) لأنَّ هذا يعدُّ استطعام أو أكل من جديد .

<sup>(</sup>V) لأنَّ العمل لا يصبّح إلَّا بالنية لقوله عَيْظَةً : « إِنَّمَا الأَعْمَالُ بالنَّيَّات » متفق عليه ، وصيام التتابع صيام أيام معلومات ، ففي هذه يجوز النُّيَّة في أوَّل يوم أو كل يوم ، وكذلك ليوم معين نذر صومه يجوز فيه الأمران ، وكذلك عاشوراء ، لأنه معلوم محدود .

<sup>(</sup>٨) الرُّدة : أي الرجوع في العزم كمن نوى الفطر وهو صائم بطل صومه .

<sup>(</sup>٩) انظر : شروط وجوب رمضان (ص ١١٠ ) .

الإغْمَاء (١)، والمجنُون عندَ طلوع الفَجْر أو عامَّة النَّهَار ، وقَطْع النِّيَّةِ أَثناء النَّهار (٢)، على خلاف في هذا .

## وَمَكْرُوهَاتُهُ عَشرَةٌ :

الوصالُ (٣) ، والقُبْلَةُ (٤) ، وهي أَشَدٌ لمن يَخْشَى على نفسِهِ ، وكذلك اللَّمس (٥) ، والدُّخُول على الأهل ، والنَّظُر إليهنَّ ، واستعمال الجوارح كلها في فُضُول العَمَل والقَوْل (٢) ، وإدخال الفَم كل رطبٍ ويَابِس له طَعْم وإن محد (٧) ، والكحلُ لمن عادته وصوله إلى حلقه ؛ وكذلك دهن الرأس ونحوه (٨) ، والمبالغة في الاستنشاق (٩) ، والإكثار من النوم بالنهار .

## وَالْأَعْذَارُ المُبِيحَة لِلْفِطْرِ سِتَّةً:

المرضُ ، والحملُ ، الرَّضاعُ إذا خافَ أصحابه على أنفسهم زيادَةَ مرض ، أو خافت المرضع على ولدها ، وإرهاق المُجوع والعَطش ، والتَّدَاوي بما يدخلُ

<sup>(</sup>١) على خلاف بين العلماء فيه ، وانظر مذهب المالكية في الفقه على المذاهب (١٥/١٥) .

<sup>(</sup>٢) أي تغيرها وتحويلها ، والخلاف بين الفقهاء واقع في معظم مسائل هذا الباب .

<sup>(</sup>٣) الوصال : هو ترك الفطر ، واستمرار الصّيام دون مفطر كمدة يوم أو يومين ، وقال النبى عَيِّكَ : « لا تواصلُوا ، فأتُدكم أراد أن يُواصِل فليواصل حتى السَّحر » رواه البخارى ، وهو مذهب أحمد وإسحاق ، وابن المنذر .

<sup>(</sup>٤) ، (٥) وهي مباحة لمن ملك نفسه لفعله عَيْلِيَّةُ : ٥ كان يُقَبُّلُ وهو صائم ، ويباشر وهو صائم ، ثم قالت عائشة – رضي الله عنها – : كان أملككم لإربه (شهوته) رواه البخارى .

<sup>(</sup>٦) لقوله ﷺ : ﴿ إِنَّمَا الصُّيام من اللُّغُو والرَّفْث ... ﴾ رواه ابن خريمة وابن حبان .

 <sup>(</sup>٧) وأجاز ابن عباس – رضى الله عنهما – ذوق الطعام ، وكان الحسن يمضغ الجوز لابن ابنه
 وهو صائم ، ورخص فيه إبراهيم النخعى .

<sup>(</sup>٨) وقال الشافعية : بجوازه وإن أحدث طعماً ، لأنه ليس مخرجاً طبيعيًا إلى الجوف ، وقال ابن تيمية : فهذا ممًّا تنازع فيه أهل العلم .

<sup>(</sup>٩) لقوله ﷺ : « فإذا استنشقت فأبلغ ، إلَّا أَنْ تكون صائماً » رواه أصحاب السنن بسند صحيح .

الجوفَ إذا لم يكنْ منه بدٌّ ، والسَّفر لما تُقْصِر فيه الصَّلاة (١).

## وَالْأَعْذَارُ اللَّمُوجِبَةُ لِلْفِطْرِ سِتَّةً :

الحيضُ ، والتَّفاسُ ، والضَّعفُ عن الصَّوم بحيث يخافُ على نَفْسِهِ الهَلاكَ ، إِنْ لم يفطر ، وكذلك الحاملُ والمرضعُ يخافان على أنفُسِهما وأولادهما الهَلاك (٢) ، ومعرفة كون اليوم ممَّا لا يحل صَومُهُ (٣) ، والفِطْر مُتَعَمِّداً في غير رمضان ولا قضائه ولا صَوْم مُعين ، فيجب أن لا يَصُوم بقيَّة النَّهار .

## وَلَوَازِمُ الْإِفْطَارِ سِتَّةً :

الأَوَّلُ : إكمالُ اليوم وذلك لكل مُفطرٍ في رمضان بعمدٍ ، أو نسيان إلَّا من أفطر لعُذر (٤).

الشَّانى: القَضَاء (٥)، وهو لازم لكلّ صَوْم واجب ترك أو أفسد باختيار أو اضطرار أو نسيان (٦)، حاشى النّذر المعين فلا قَضَاء على المضطر فيهِ،

<sup>(</sup>١) لعموم قوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أَخَرَ ... ﴾ [ البقرة / ١٨٤ ] ، فإذا كان لا يستطيع الصوم لشدة المرض أو كبر السن ، أو ما يشبه ذلك أفطر وتصدَّق عن كل يوم ، لقول ابن عباس – رضى الله عنهما – : « رخص للشيخ الكبير أن يطعم عن كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليه » رواه الدارقطني والحاكم وصححه .

<sup>(</sup>٢) وقد تقدم في (١) .

<sup>(</sup>٣) كأيام العيـدين ويوم الشكك (الشَّك ) .

<sup>(</sup>٤) كمرض أو كبر سن فلا إكمال عليه .

<sup>(</sup>٥) وقضاء رمضان واجب وجوباً موسعاً في أى وقت وقبل رمضان المقبل.

<sup>(</sup>٦) باختيار: أى عمداً، والاضطرار: أى من أرغم على الصَّوم دون اختياره، والنَّاسى: هو من أفطر سهواً، والصَّواب فيه أنه لا شيء عليه من القضاء والكفَّارة لقوله عَلَيْكَ : « من أفطر فى رمضان ناسياً فلا قضاء عليه ولا كفارة » رواه الدارقطنى والحاكم وصحح إسناده ابن حجر .

واخْتُلِفَ في النَّاسِي (١)، ويلزمُ في غير الواجب إذا أفسد باختيار (٢).

الثَّالِثُ : الكفَّارة (٢) ، وهي مختصَّةٌ بمن انتهك مُرمَة رمضان فقط ، بتعمّد إفْطَاره بأَحَد مُفْسِدَات صَوْمِه المتقدِّمة (٤) ، لكل يوم انتهكه كفَّارة بعتق رقبة ، أو صِيَام شهرين متتابعين ، أو إطعام سِتِّين مِسْكِيناً (٥).

الرَّابِعُ: الفِدْيَةُ ، وهي لازمة لأربعة : لمن فرط في قضاء رمضان حتى دخل عليه آخرُ ، والحاملُ والمرضعُ يَخَافان على أنفسهما وأولادهما ، فهؤلاءِ يكَفِّرُونَ مُدَّ طعامٍ عن كل يوم عليهم إذا أَخَذُوا في قضائِه ، وكذلك الشَّيخ الذي لا يقوى على الصَّوم جملةً يُكفِّر عن كل يوم كذلك (٢).

الخَامِسُ : قَطْع التَّتابِع مُتَعَمِّداً لفِطْر يُفسد صِيَام التتابِع من نذرٍ ، أو كَفَّارةِ قتلِ ، أو ظِهَارٍ ، أو إفطارِ رمضانَ ، ويلزمُ استئنافه (٧).

السَّادِسُ : عقوبةُ المُنْتَهِك لِصَومِ رمضانَ ، وذلك بقَدْر اجْتِهَاد الإمام وصُورَة حاله (^).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قال المالكية : عليه القضاء إذا أفطر فيه ناسياً ، كمن نذر صيام الخميس فصام الأربعاء على أنه الخميس ، والأحناف يقولون : لا شيء على النّاسي مطلقاً ، لا قضاء ولا كفّارة .

 <sup>(</sup>٢) وهو مذهب المالكية . (٣) والكفَّارة تجب وجوباً موسعاً ، وهي ما يكفر به الذنب .

<sup>(</sup>٤) والجمهور على أن القضاء والكفَّارة لا يكون إلَّا لمن جامع في رمضان فقط .

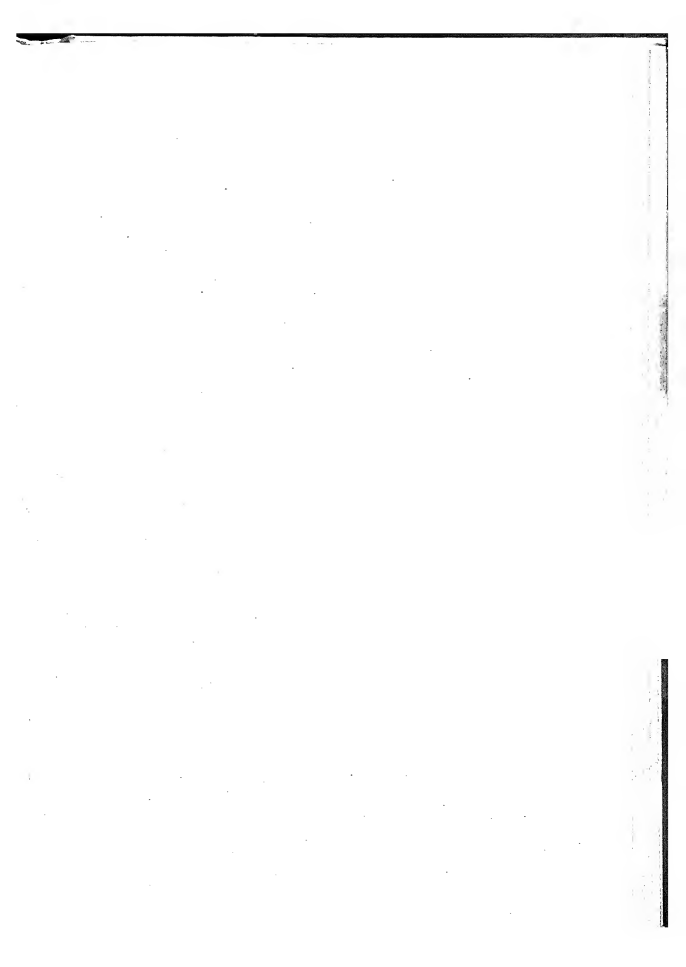
<sup>(</sup>٥) وهذا لحديث الرجل الذي جامع امرأته في رمضان ، ورواه الشيخان .

<sup>(</sup>٦) لقول ابن عباس - رضى الله عنهما - : « رخص للشيخ الكبير أن يطعم عن كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليه » رواه الدارقطني والحاكم وصححه ، وقيس على ذلك الحامل والمرضع .

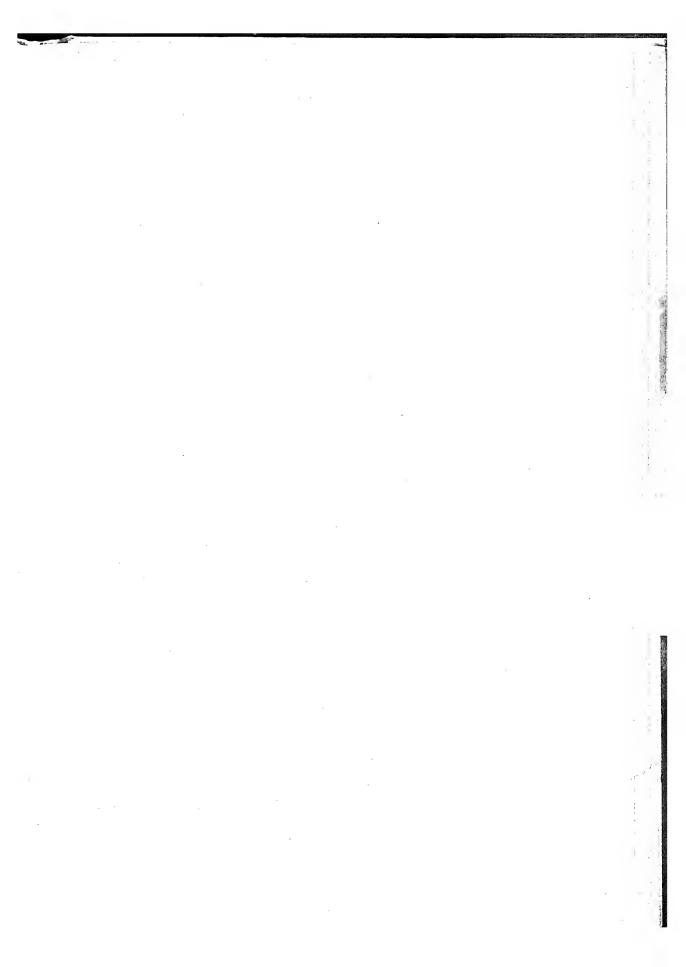
<sup>(</sup>٧) أي من أفطر يومين من رمضان يجوز أن يقضى ذلك متتابعين أومنفصلين .

<sup>(</sup>٨) قال النبي عَلِيْكُ : « من أفطر يوماً من رمضان في غير رُخْصَة رخَّصَهَا الله له لم يقض عنه صِيَام الدَّهر كله وإن صَامَهُ » رواه أبو داود وابن ماجه .

وقال الذهبي : وعند المؤمنين مقررٌ : أن من ترك صوم رمضان بلا مرض أنَّه شرٌّ من الزاني ، ومدمن الخمر ، بل يَشكُّون في إسلامه ، ويظنون به الزندقة ، والانحلال .



القَاعِدَة الرَّابِعَة وَهِي السِّرِينِ السِّرِينِ



# شَرْحُ القَاعِدَة الرَّابِعَة وَهِيَ وَهِيَ الرَّابِعَة الرَّابِعِة الرَابِعِة الرَّابِعِة الرَّابِعِية الرَابِعِية الرَابِعِية الرَّابِعِية الرَّابِعِية الرَابِعِية المِنْعِلَّةِ الرَابِعِية المِنْعِلَّة المِنْعِلَّة المُعْمِيعُ المِنْعِلَة المِنْعِيمُ المِنْعِيمُ المِنْعِيمُ المِنْعِيمُ المُعْمِيعُ المِنْعِيمُ المُعْمِيعُ المِنْعِيمُ المِنْعِيمُ المُعِمِيعُ المِنْعِيمُ المُعْمِيمُ المُعْمِيمُ المُعْمِيمُ ال

#### وَالزَّكَاةُ قِسْمَان :

زكاةُ أموالِ (٢)، وزكاةُ أَبْدَانٍ (٣)، وهي زكاةُ الفِطْر :

فزكاةُ المالِ تجبُ بستَّة شُرُوطِ: بالإسلام ، والحريَّة (٤) ، وصِحَّةِ ملك مالٍ شُرعتْ في مثلهِ الزَّكاةُ (٥) ، وكونه نِصَاباً تجب في مثلهِ الزَّكاة (١) ، أو قيمته نِصَاباً ، ومُضِىِّ الحُولِ عليه أو على أصلهِ الذي نَمَا منهُ في ملك المزكى (٧) ، أو مجيء السَّاعي في الماشِيّة (٨) ، أو الطَّيب في الحَبِّ (٩) ، ولا يشترط في المعدن غير وجُود ما فيه الزَّكاة من نيل واحد (١٠).

<sup>(</sup>١) **الزكاة** : اسم جامع لما يخرجه الإنسان من حق الله إلى الفقراء ، وسُمُّيَت زكاة لما يكون فيها من رجاء البَرَّكَة والتَّرْكِية .

<sup>(</sup>٢) وهو فريضة على كل مسلم ، ملك نصاباً من مال (ذهب أو فضة أو غنم .. ) بشروطه .

 <sup>(</sup>٣) وهي سنة واجبة على أعيان المسلمين .
 (٤) فلا تجب على العبد .

<sup>(</sup>٥) فلا تجب على من امتلك مالًا لا تجب فيه الزكاة .

<sup>(</sup>٦) فإذا قل المال عن النصاب لا تجب فيه الزكاة .

<sup>(</sup>٧) فلو نقص المال أثناء الحول ثم كمل اعتبر ابتداء الحول من يوم كماله ، وإليه ذهب الشافعية ومالك وأحمد ، واشترط أبو حنيفة كمال النصاب عند طرفى العام ولو نقص أثناءه وذلك فيما يشترط فيه الحول .

<sup>(</sup>٨) الشَّاعي : عامل الصدقة ، وانظر ( الوسيط مادة : سعى ) .

<sup>(</sup>٩) الطيب : هو بلوغ الزرع أو الثمر حد الأكل منه ( الفقه على المذاهب الأربعة ١٩/١ ) .

<sup>(</sup> ۱ ) وهو ما وجد في باطن الأرض ، واختلفوا : هل هو ما أوجده الله أم كل ما يوجد من كنز وغيره ؟ ولا يشترط فيه حولان الحول .

## وَشُرُوط إِخْرَاجِهَا لِمَنْ وُجِبَتْ عَلَيْهِ سِتَّةً:

النّيّة فيها أنها زَكَاتُه أو زكاة من يَلِيه (١)، وإخراجها بعدَ وجُوبها بتمام حَوْلها لأصله (٢)، أو مجيء السّاعي ، أو تمام الحَبِّ ، ودفْعها إلى بتمام عَادِل (٣)، أو أحد الأصناف الثّمَانِيّة الَّذِينَ تَجِب لَهُم الزَّكاة من المسلمين (٤)، واخْتُلِفَ في المؤلفةِ قُلُوبُهم الآن : هل بقى حكمهم أم  $Y(^{\circ})$  وأن يدفع عين السِّن والجنس الذي وجبَ عليه إخْرَاجه ،  $Y(^{\circ})$  وأن يدفع عين السِّن والجنس الذي وجبَ عليه إخْرَاجه ،  $Y(^{\circ})$  وإن دَفَعَ أفضلَ منهُ من جنسه أجزأه .

#### وَمَ مْنُوعَاتُهَا عِشْرُونَ :

أَنْ لَا تُعطَى لِغَنِيِّ إِلَّا لِغَازِ (٧)، وَلَا تُعطَى لأحدِ من بَنِي هَاشِم، وَبَنِي الطلب، واخْتُلِفَ في سَائِر قُريش وفي مواليهم (٨)، وأن لايحتسب بها

<sup>(</sup>١) فمن أخرجها على غير تلك النية لم يؤدِّ حق الله فيها ولم يسقطُ فرض أدائها عنه .

<sup>(</sup>٢) أصل النصاب أو المال .

<sup>(</sup>٣) فإن علم جور الإمام ، أو فساد من يتحكمون في تلك الأموال ، لا تؤدى الزكاة إليهم .

 <sup>(</sup>٤) وهو نى قوله - عَرَّ وَجَلَّ - : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّقَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِى الرُّقَابِ وَالْمَارِمِينَ وَفِى سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ
 حَكِيمٌ ﴾ [ التوبة / ٢٠] .

<sup>(</sup>٥) ذهب أبو حنيفة ومن معه إلى أن سهم المؤلفة قد سقط ، واستدلوا بفعل عمر - رضى الله عنه - ، والظَّاهر الذي نميل إليه : هو جواز التأليف عند الحاجة إليه مطابقة لكتاب الله .

<sup>(</sup>٦) عين الشيء : أى ذاته ، فيخرج من الذهب ذهباً ، ومن الحبوب حبوباً ، فلا يخرج مكان الحبوب مالًا .

<sup>(</sup>٧) لأنَّه أصبح في طائفة من تجب لهم الزكاة ، وهو من يكون في سبيل الله .

<sup>(</sup>٨) الذين لا تعطى لهم الزكاة والصَّدقة هم أهل بيت النبى عَيِّلِهُ ، وفي الحديث : « قال حصين : ومن أهل بيته يا زيد ؟! أليس نساؤه من أهل بيته ؟ قال : نساؤه من أهل بيته ، ولكن أهل بيته من حُرم الصدقة بعده ، قال : ومن هم ؟ قال : آل على ، وآل عقيل ، وآل جعفر ، وآل عباس – رضى الله عنهم – قال : كل هؤلاء حُرم الصَّدقة بعده ؟ قال : نعم » رواه مسلم .

لفقير من ديْنِ عليه (١) ، وأَنْ لا يَدْفعَهَا الرَّجُل لمن تجب عليه نفقته (٢) ، وأَنْ لا يُدْفعَهَا الرَّجُل لمن تجب عليه نفقته (٢) ، وأَنْ لا يُفرق بين مجتمع ولا يجمع بين مفترق خشية الصَّدَقَةِ ، وأَنْ لا يحشرَ النَّاسَ المصَّدَّقُ إليه ، بل يُزَكِّيهم بمواضعهم (١) ، وأَنْ لا يأخُذ المصَّدَّق خيارَ أموال النَّاس (٥) ، وأَنْ لا يشترى صدقته (٦) .

#### وَآدَابُهَا ثَمَانِيَةً:

أَنْ يُخرِجَها طَيِّبَةً بها نفسهُ ، وتكونَ من طَيِّبِ كسبه وخيارِهِ (٧) ، ويدفعها للمَسَاكِين بيمينِهِ ويسترها عن أعين النَّاس (٨) ، وقد قيل : الإظهارُ في الفَرَائض أفضل (٩) ، وأَنْ يجعل من يَتَوَلَّاهَا سِوَاهُ خَوْف المحمدة (١٠) ، ويُفَرِّقها في البَلَد الذي وجَبَتْ فيه لا في غيره (١١) ، إلَّا أن تكون بأهل بلدِ حاجَةٌ ملحَةٌ فيخرج لهم بعضها ، ويُستحبُ له أن يقصد بها الأحوج

[ آل عمران / ٩٢ ]

<sup>(</sup>١) أي تبذل إلى الفقير ولو كان عنده دّيْن فلا تخصم منه .

<sup>(</sup>٢) فلا يدفعها لعياله وزوجه .

<sup>(</sup>٣) لقوله – عَزَّ وَجَلَّ – : ﴿ ... لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْـمَنَّ وَالْأَذَى ... ﴾[ البقرة / ٢٦٤ ] .

<sup>(</sup>٤) أي يذهب إليهم عامل الصدقة .

 <sup>(</sup>٥) لقوله عَيْنَا : « إيَّاك وكرائم أموالهم » متفق عليه .

<sup>(</sup>٦) أي لا يعطى عوضاً عن عين الشيء : كمن أخرج مالًا بدلًا من الماشية .

 <sup>(</sup>٧) لقوله - عَرُّ وَجَلُّ - : ﴿ لَن تَنَالُوا الْبِرُّ حَتَّى ثَنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ... ﴾ .

<sup>(</sup>٨) لقوله عَلَيْكُ : ١ ... وَرَجُل تَصَدَّق بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاهَا حتى لا تَعْلَم شمالُهُ ما تُنْفِق بمينه » متفق عليه .

 <sup>(</sup>٩) والإخفاء أفضل سواءً في المفروضة أو النافلة لا سيما إن قام بتوزيعها بنفسه لعموم الأدلة ولقوله عَلَيْتُهُ : ١ ... وَرَجُل تَصَدَّق بصَدَقةٍ فَأَخْفَاهَا حتى لا تَعْلَم شمالُهُ مَا تُتْفِق بمينه ، منفق عليه .

 <sup>(</sup>١٠) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى بِهَا أَوْ دَيْنِ ... ﴾ [ النساء / ١١ ]
 والزكاة دين قائم لله - عَزَّ وَجَلَّ - .

<sup>(</sup>١١) لقوله عُلِيَّةً : ١ تردُّ في فقرائهم ، متفق عليه .

فالأحوج ، ويُستحبُّ للمصدَّق وللإمام الدُّعَاء والصَّلاة على دافِعها (١).

وَالْكَلَامُ فِيهَا فَى سَبْعَةِ أَشْيَاءَ : على من تَجِبُ ؟ وفِيمَ تَجِبُ ؟ وفى مقادِير نُصُبِهَا ، ومقدار ما يخرج منها ، ولمن تُعطَى ؟ وكم يُعطى منها ؟ ومتى تخرج ؟

فأمًّا على من تجب ؟ فَعَلَى الحرِّ المسلم كانَ عَاقِلًا أو مَجْنُوناً (٢)، أو ذَكَراً أو أُنثى ، أو صَغِيراً (٣)، أو كبيراً ، ولا تجبُ على كافرٍ لأنَّها طهرةٌ وزكاةٌ ، ولا تجبُ على عبدٍ ، ولا من فيه شعبةُ رقٍّ (٤).

وأمًّا فيمَ تجبُ ؟ فالأموالُ المزكَّاة ثمانية: النَّقُود من الذَّهبِ والفِصَّةِ ، والحلى المتخذ منهما للتجارةِ ، وفي معناهُ النِّقَار والتِّبر (٥) ، والأنعامُ وهي : الغَنَم والبَقَر والإبِل ، والحُبُوب ، وهي : كل مقتاة من الحبُوب ، وفي معناها ما له زيتُ منها ، والثِّمار ، وهي ثلاثةٌ : تَمْرٌ وزبيبٌ وزيتُون ، والعروض المتخذة للتِّجارةِ ، والمعَادِن من الذَّهَب والفِضَّة (٢) ، والرِّكاز من دفن الجاهلية (٧) .

<sup>(</sup>١) لدعاء النبي عَيِّكُ لأبي أوفى عندما أتاه بالصَّدقة بقوله : « اللَّهُمُّ صَلِّ عَلَى آل أبي أوفى » متفق عليه .

<sup>(</sup>٢) ، (٣) ويجب ذلك على ولى الصَّبى والمجنون ، وأكده الشافعي بعموم الأحاديث الصحيحة في إيجاب الرُّكاة مطلقاً .

<sup>(</sup>٤) كالمكاتب : أي من اتفق مع سيده على مال يقسطه له نظير حريته .

<sup>(</sup>ه) ومعنى ذلك ، أى أن الذهب والفضة إذا كانا غير مضروبين (كحلى النساء) فإنهما يكونان من عروض التجارة لا من النقدين ، وهو مذهب المالكية ، وذهب الحنفية والشافعية والحنابلة إلى : أن الذهب مضروب (كالريال والجنيه) أو غير مضروب (كحلى النساء) لا يدخل في عروض التجارة .

<sup>(</sup>٦) وقد اقتصر مالك ، والشافعي من المعادن التي تجب فيها الرَّكاة على الذهب والفضة ، وذهب أحمد ، وأبو حنيفة إلى أن المعدن كل ما خرج من الأرض ولم يكن من جنسها ذهباً كان أو غيرة .

<sup>(</sup>٧) الرُكاز : الكنر من دفن الجاهلية ، وجعله الأحناف هو والمعدن شيئاً واحداً ، وهو كل ما وجد في الأرض ، ولم يكن من جنسها .

وأمَّا مَقَادِير نُصُبِهَا ، فنصاب النُّقُود ، والمعادن من الذَّهَب والفِضَّة عِشْرُونَ دِينَاراً ذهباً (١) ، أو مائتا دِرْهَم فِضَّة خالصتين (٢) ؛ ونصابُ العروض قيمتها من ذلك (٣) .

ويخرجُ رُبع العُشرِ عن ذلك ، فما زادَ فبحسابه إلَّا الندرة في المعدن ففيها الخُمْسُ (٤).

ونصابُ الحُبُوب والثِّمار (°)، أنْ يرفع من كل نوع منها خمسة أوسُق (۲)، حَاشى البُرِّ (۷) والشِّعِير والسَّلت (۸)، فإنه يجمع بَعضُه إلى

<sup>(</sup>١) لقوله ﷺ : « فإذا كانت لك عشرون ديناراً وحال عليها الحول ففيها نصف دينار » رواه أحمد وأبو داود وصححه البخارى .

والدينار = ٤,٢٥ جراماً إذاً يكون النصاب = ٨٥ جراماً .

 <sup>(</sup>٢) لقوله عَلَيْكُ : ٥ من كل أربعين درهما درهم ، وليس في تسعين ومائة شيء ، فإذا بلغت مائتين ففيها خمسة دراهم ، رواه البخارى وأصحاب السنن .

السدرهم = ٥٧٥ جراماً.

<sup>(</sup>٣) أى نصاب التجارة قيمة نصاب الذَّهب والفِضَّة ، وذَهَبَ بعض الفقهاء إلى أن النُصاب المعتبر في ذلك وفي العملة الورقية هو الذهب نظراً لنزول ثمن الفضة ، وذهب ابن حزم والشوكاني وغيرهما إلى أنَّه لا زكاة في عُرُوض التُجارة ، وقال الألباني : الزكاة على عروض التجارة مما لا دليل عليه ، وانظر تمام المنة (ص ٣٦٣) .

 <sup>(</sup>٤) لقوله عَلَيْتُه : « وفي الرّكاز الخمس » متفق عليه .

<sup>(</sup>٥) اختلف العلماء في نوعية الحبوب والثمار التي تخرج منها الزَّكاة : والجمهور على أن الزَّكاة تخرج منها الزَّكاة : والجمهور على أن الزَّكاة تخرج ممَّا أخرج منه النبي عَلِيكِ وهي : « الحنطة (القمح) ، والشعير ، والتَّمر ، والزبيب » رواه الحاكم والبيهةي ، ورجاله ثقات ، ومن الفواكه : العنب والتمر . وذهب البعض إلى أن زكاة الأرض تخرج من كل ما أنبتت الأرض لا فرق بين نوع وآخر ، منهم أبو حنيفة .

<sup>(</sup>٦) لقوله عَيِّلُكُ : « ليس فيما دون حمسة أوسُق صدقة » متفق عليه .

والأوشق : ستون صاعاً ، والصاع : أربعة أمداد .

<sup>(</sup>٧) النبُرُّ : القمح ، وانظر ( الوسيط مادة : برر ) .

<sup>(</sup>٨) السَّلت : ضرب من الشعير ليس له قشر يشبه الحنطة ويكون بالعور والحجاز .

انظر: ( الوسيط مادة : سلت ) .

بعض ، وكذلك القطانى (١) تجمع كُلها على الصحيح من القولين (٢) . ويخرجُ منها العُشْرُ إِنْ كَانَ بَعْلًا (٣) أُو يُشْقَى سَيحاً (٤)، ونصْف العُشر إِن كان يُسقى بالدّلو والسّانية (٥).

وأمَّا الرِّكاز فيخرج الخُمس من قليله وكثيره إن كان ذَهَباً وفِضَّةً ، واخْتُلِفَ في غيرهما (٦).

وأمَّا الأَنعَامُ فتختلفُ ، فأوَّل نُصُب الغَنَم أَربَعُونَ ، وفيها شاةٌ جذعةٌ ، أو ثنية (٢) إلى مائة وعشرينَ ، فإذا زَادَتْ شاةً ففيها شاتان إلى مائتى شاةٍ ، أو ثنية شاةً ففيها ثلاث شِياهٍ ، ثُمَّ بعدها هذا في كل مائةٍ شاة (٨) .

وأمًّا البقرُ فأوَّل نُصُبها ثلاثون ، وفيها تبيع جذع (٩) ، أو جذعةً ، وفي أربعين مُستّةٌ (١٠) ، وأوَّل نُصُب الإبل خمسٌ ، وفيها شاةٌ ، وفي عشر شاتان ، وفي خمس عشرة ثلاث ، وفي عشرين أربعٌ ، وفي خمس وعشرين بنت

<sup>(</sup>١) القطاني : وهي الفول ، والحمص ، والعدس والترمس .

<sup>(</sup>٢) وذلك لمعرفة كونها بلغت نصاباً أم لا .

<sup>(</sup>٣) نبات بعل : المرتفع الذي لا يسقيه إلَّا المطر ، وانظر ( الوسيط مادة : بعل ) .

<sup>(</sup>٤) سَيحاً: أي عن طريق الصب الطبيعي ، وانظر ( الوسيط مادة : سحح ) .

 <sup>(</sup>٥) الشانية : وهي استخدام الإبل والبقر في سقى الأرض . انظر : (القاموس الفقهي ص ١٨٥).

<sup>(</sup>٦) تقدم الكلام عن ذلك .

<sup>(</sup>٧) الجدعة : تؤخذ من الصأن ، والشية : تؤخذ من المعز .

 <sup>(</sup>٨) فإنْ أصبحت إحدى وعشرين ومائة ففيها شاتان إلى مائتين ، وهكذا إنْ زادتْ على المائتين
 شاة واحد ففيها ثلاث شياه إلى ثلاثمائة ، ثم بعد كل مائة شاة .

<sup>(</sup>٩) الجذع ، والجذعة : وهو ما له سنة أو لها سنة ، وانظر المغنى في غريب المهذب ( ١٩٧/١ ) .

<sup>(</sup>١٠) مسئة : وهي ما لها سنتان ، ولا شيء حتى تبلغ ستين ففيها تبيعان ، وفي السبعين مُسنة ، وتبيع ، وفي الثمانين مسنتان ، وفي التسعين ثلاثة أتباع ، وهكذا كلما زادت .

انظر : المغنى في غريب المهذب (١٩٨/١).

مخاض (۱) من الإبل، فإن عُدمت فيها فابنُ لبون (۲)، وفي ستِّ وثلاثين بنت لبُون (۳)، وفي ستِّ وثلاثين بنت لبُون (۳)، وفي ستِّ وأربَعِين حِقَّة (٤)، وفي إحدى وسِتِّين جذعة (٥)، وفي ستِّ وسَبْعِين بنتا لبُونِ، وفي إحدى ويَسْعِين حِقَّانِ إلى مائةٍ وعشرين فما زادَ، ففي كل أربعين بنت لبُون، وفي كل خمسين حِقَّة، فإذا اجتمع عدد يتَّقق فيه أخذ السنين كان السَّاعي مخيراً.

ولا زَكَاة في الأوقاص (٦)، وهي ما بين هذه الأعداد والنصب التي ذكرنا ، وهي ملغاة .

وأمَّا لمن تُعْطَى الزَّكَاة ، فلثمانِيَة أَصْنَاف ذَكَرَهُم الله \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ في كتابه العزيز ، فقال عَزَّ من قَائِل : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ ... ﴾ [التوبة/ ٢٠] فإن أعطَى زكاتَه لواحد من هَذِهِ الأَصْنَاف أَجْزَأُه ، وتَخرجُ زكاة كُلّ مالٍ منه ، عند تمام يُبس الحَبِّ ، أو التَّمر ، أو عَصْر الزِّيت ، أو خُرُوج نِصَابٍ من المَعْدَن ، أو وجُود النَّدرة (٢٠) ، أو بيع السِّلعِ غير المدارة أو المقتناة بعد مُضِى حولٍ عليها أو على أصل المال المشترَاة به ، أو قَبْض شَيءٍ من دينه قلّ أو كَثُر إذا كان بيده نِصَابُ مالٍ ، أو تَمَّ

<sup>(</sup>۱) بنت مخاض : وهي التي لها سنة ودخلت في الثانية . انظر : المغنى في غريب المهذب (۱) بنت مخاض : وهي التي لها سنة ودخلت في الثانية . انظر : المعنى أن المهذب المهدب المهدب

<sup>(</sup>٢) فإن لم نجد بنت مخاص فابن لبون : وهو الذي له سنتان ودخل في الثالثة . انظر : المغنى في غريب المهذب ( ١٩٤/١ ) .

<sup>(</sup>٣) بنت لبون : وهى التي لها سنتان ودخلت في الثالثة . انظر : المغنى في غريب المهذب (١٩٤/ ) .

<sup>(</sup>٤) حِقُّة : وهي التي لها ثلاث سنين ودخلت في الرابعة . انظر : المغنى في غريب المهذب (١٩٤/١ ) .

<sup>(</sup>٥) **جَدْعة** : وهي التي لها أربع سنين ودخلت في الخامسة . انظر : المغنى في غريب المهذب (١٩٤/١ ) .

<sup>(</sup>٦) الأوقاص : جمع وقص ، وهي ما بين الفريضتين قاله صاحب المغني ( ١٩٦/١ ) ، وهو لا شيء فيه باتفاق العلماء ، وهو الثابت من كلامه ﷺ .

<sup>(</sup>٧) الندرة: هي القطعة الخالصة من الذهب أو الفضة تكون في المعدن (الوسيط مادة: ندر).

بما يَقْبِضُهُ نِصاباً بعد مُضِيِّ الحَوْلِ على مِلْكِهِ أو مجىء السَّاعي على الماشِيَة بعد مُضِي حولٍ لها أو لأصلها المتولدة عنهُ في ملكه .

## زَكَاةُ الْفِطْرِ (١) وَهِيَ سُنَّةً:

وفُصُولُهَا سَبْعَةٌ : عَلَى مَنْ تجبُ ؟ وَمَتَى تجبُ ؟ وَمَتَى تحبُ ؟ وَمَتَى تخرجُ ؟ وَكَمْ قَدْرِها ؟ ولِمَنْ تُعطَى ؟ وَكُمْ يُعْطَى منها ؟

فتجبُ على كُلِّ مسلم واجدٍ لها ، كبير أو صغيرٍ ، حُرِّ أو عبدٍ ، ذَكَر أو أنثى ، عاقل أو معتُوهِ ، غَنِى أو فقيرٍ ، إذا قَدَرَ عليها وفضلت عن قُوته وقُوت عِيَالهِ (٢) ، وإن كان ممَّن يَجُوز له أخدها ، ويلزمُ الرَّجُل أن يؤدِّيها عن كل من تَلزمهُ نفقتهُ من المسلمين ، من قِرَابَة ، أو زوجة ، أو عبد إلَّا أجيره ، أو عبده الكافر ، ومن له شرك في عبدٍ أدَّى منها بِقَدْر شركة [فيه] (٣).

وتجب بمغيب الشَّمس آخر يَومٍ من رمضانَ ، وقبلَ طُلُوعِ الفَجْرِ من يَومِ الفِطْر ، وقبلَ طُلُوعِ الفَجْرِ من يَومِ الفِطْر ، وقيل : اليوم كله محل للوجُوب ، فيعتبر ذلك فيمن وُلِدَ أو ماتَ أو أَسْلَم أو بيعَ ، فمن [أدركه] (٤) وقت وجُوبها منهم لزمته (٥).

ويُسْتَحَبُّ إخراجُهَا قبل الغدوِّ إلى المصَلَّى ، وتخرج من الحُبُوب المعتاد اقتياتها في البَلَد المخرجة فيه ، صَاع عن كل إنسان (٢) ، وتُدفع لكل

<sup>(</sup>١) وهي الزكاة التي تجب بالفطر من رمضان .

<sup>(</sup>٢) وهو مذهب مالك والشافعي وأحمد ، وعند الأحناف لابد من ملك النِّصاب .

<sup>(</sup>٣) في (ع) : لا توجد هذه الكلمة .

<sup>(</sup>٤) في (ع): « أدرجة » .

<sup>(</sup>٥) وهذا مذهب أحمد وإسحاق والشافعي في الجديد ، وإحدى الروايتين عن مالك ، وقال أبو حنيفة : إن وقت وجوبها طلوع الفجر من يوم العيد والجمهور على جواز تعجيل صدقة الفطر قبل العيد بيوم أو يومين .

<sup>(</sup>٦) لحديث ابن عمر - رضى الله عنهما - : « فَرَضَ رَسُولُ الله ﷺ زَكَاة الفِطْر من رمضان صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير على العبد والحر والذَّكر والأُنثى ، والصَّغير والكبير من المسلمين » متفق عليه ، والصَّاع : أربعة أمداد .

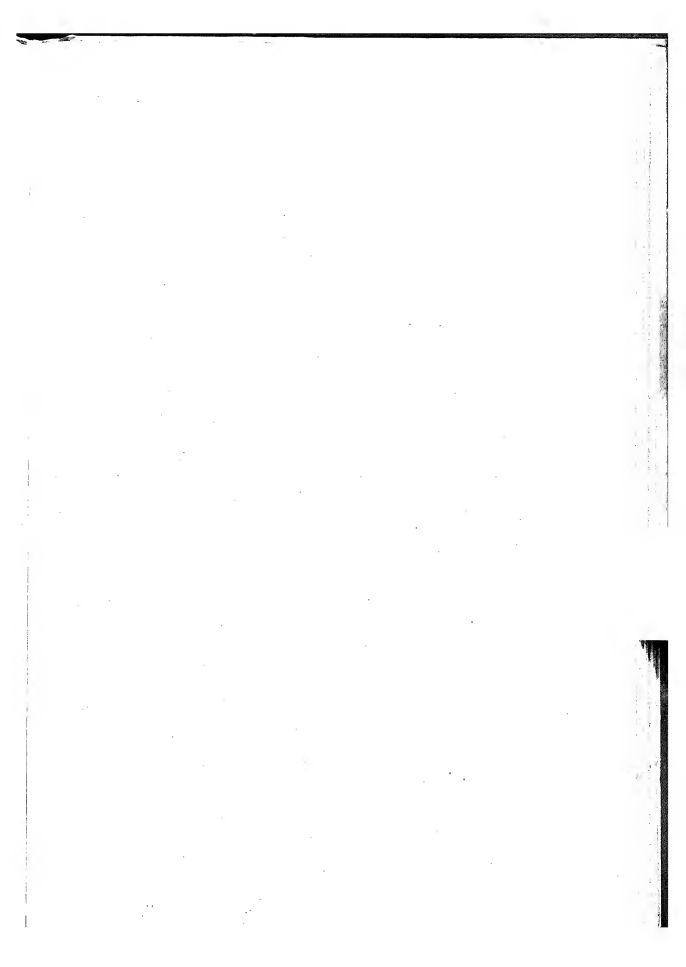
فَقِير مسكين محتاج إليها بِقَدْر عِيَالهِ من كثرة أوقِلَّةٍ ؛ واسْتَحَبّ بعض العُلَمَاء أن لا يُعطى منها أحدٌ أكثر من زكاة إنسانٍ .

والواجبُ ، إذا كان الإمامُ عدلًا ، دفعها إليه ليلى تفرقتها (١). والله تعالى الموفق للصَّواب بمنه .

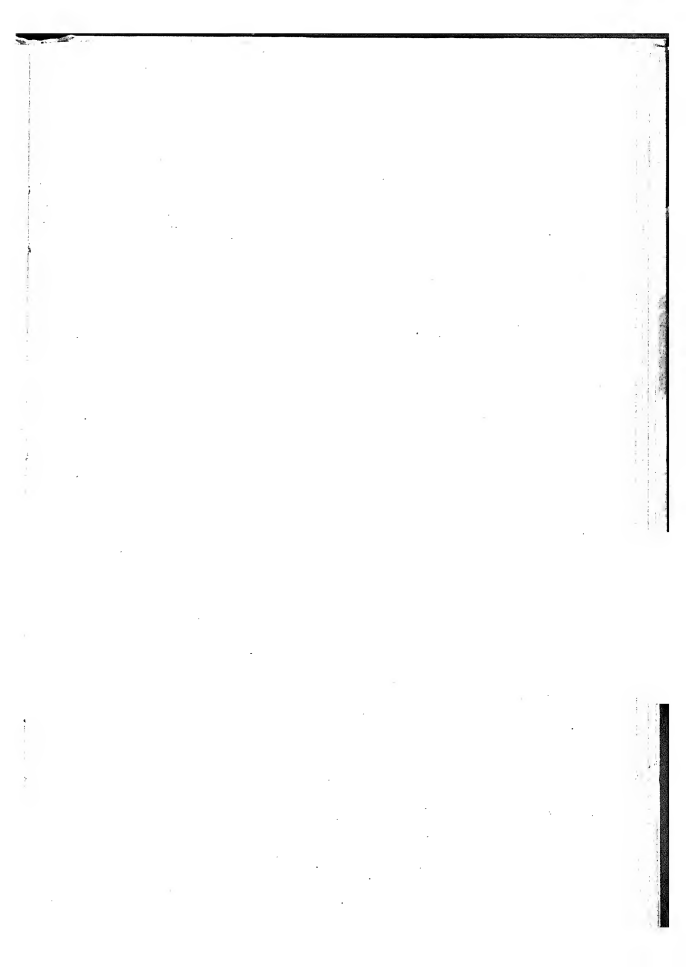
\* \* \*

<sup>(</sup>١) وقد أجمع العلماء على جواز كل واحدة من هذه الأنواع الثلاثة .

فَعن عَائشة – رضى الله عنها – قالت : ﴿ خَرَجْنَا مع رَسُولُ الله عَيَّكِ عام حَجَّة الودَاع ، فمنًا من أهل بعُمْرَة ، ومنًا من أهل بالحج ، متفق عليه ، واختلفوا فى أفضلها .



القاعدة الخامسة وهي



# شَرْحُ الْقَاعِدَةِ الْخَامِسَةِ وَهِي الْحَـجُ (١)

وَهُوَ وَاجِبٌ مَرَّة في العُمْر (٢) وَشُرُوط وُجُوبه [سِتَّةً] (٣):

الإسلامُ، أو بُلُوغ الدَّعْوَة ، والعقلُ، والحريَّةُ ، والبُلُوغ، وصِحَّة البَدَن ، والاستطاعةُ على الوصُولِ دُون مانعِ ولَا ضَرَرِ<sup>(٤)</sup>.

## وَأَرْكَانُهُ سِتَّةٌ:

النِّيَّةُ ، والإحرامُ (°)، وطَوَاف الإِفَاضَة (٦)، والسَّعي بين الصَّفَا

(١) الحَجّ : القصد إلى الشيء المعظم".

وشرعاً : قصد البيت الحرام ، للتقرُّب إلى الله تعالى بأفعال مخصوصة ، في زمان مخصوص ، ومكان مخصوص ، ومكان مخصوص ، ومكان مخصوص من حج أو تحمرة . انظر : ( القاموس الفقهي ص ٧٧ ) .

(٢) لقوله عَلِيْنَةَ : ( يا أيها النَّاسِ إنَّ الله كَتَبَ عَلَيْكُمُ الحَجُّ فَحَجُوا ، فقال رجلٌ : أكلً عام يارَسُول الله ؟! فَسَكَتَ حتى قالها ثلاثاً ، ثُمَّ قال عَلَيْنَةً : لو قلتُ : نعم لَوَجَبَتْ ولما استطعتُم ، ذروني ما تركتكم ، ... ، متفق عليه .

وقوله عَلِيلًا : ( الحج مرّة واحدة فمن زاد فهو تطوع ) رواه أبو داود والنسائي وأحمد والحاكم وصححه .

(٣) نمي (ع) زيادة : ١ ستة ١ .

(٤) فلو كان هناك مانع من انعدام المواصلات أو وجود عدوً ، أو قُطَّاع طُرق يذهبون بحياة الناس فلا يجب الحج ، وكذلك الاستطاعة المادية للقيام بحوائج الحج ، فمن لم يجد مالًا سقط عنه فرض الحج .

(٥) الإحرام: هو نِيَّة الدخول في النُّسك (الحج والعمرة). انظر: (القاموس الفقهي ص ٨٥).

(٦) طواف الإفاضة : طواف يوم النحر ، ينصرف الحاج من منى فيطوف ، ويعود .

انظر: ( القاموس الفقهي ص ٢٩٢ ) ٠

والمَرْوَة (١)، والوقُوف بِعَرفَة وقتَ الحَجِّ (٢)، واخْتُلِفَ في جَمْرَة العَقَبَة (٢).

## وَالْحَجُّ عَلَى ثَلَاثَةِ أَضْرُبٍ (1):

إفرادُ الحَجِّ وحدَهُ عندَ الإحرام، وهو أفضلها ، وقرانه مع العُمْرَة معاً ، والتَّمتُّع ، وهو أن يَعْتَمِر غير المكى في أشْهُر الحَجِّ الثلاثة : شوَّال والشهرين اللَّذين بعدَه ، ثم يَحِل ويحج من عامه .

ولا يكون مُتَمَتِّعاً إِلَّا بشُرُوطِ ستةٍ : أَنْ لا يكون مكيًّا (°) ، وأَنْ يجمع بين العُمرة والحَجّ في عام واحدٍ في سَفَرٍ واحدٍ ، وتكون العُمرة مقدَّمة ، ويأتى بها أو ببعضها في أشهر الحَجّ ، ويُحْرم بالحجّ بعد الإحلال منها .

وعلى القارنِ غير المكّى والمتمتّع الهَدْى (٦) يَنْحرُهُ بَمنَى بعد الفَجْر يَوْم النَّحر إِنْ وقَفَهُ بِعَرَفَة وإلَّا نَحَرَهُ بَكة ، فإن لم [يَجِد] (٧) صَامَ ثلاثة أيَّام في النَّحر إِنْ وقَفَهُ بِعَرَفَة وإلَّا نَحَرَهُ بَكة ، فإن لم [يَجِد] (٧) صَامَ ثلاثة أيَّام في النَّح وسَبْعَة في أهله إذا رَجَعَ (٨).

<sup>(</sup>١) السُّعي: المشي بين الصُّفا والمروة ، وانظر ( القاموس الفقهي ص ١٧٣ ) .

<sup>(</sup>٢) الوقوف بعرفة : وذلك من بعد ظهر يوم تاسع ذى الحجة إلى فجر اليوم العاشر .

<sup>(</sup>٣) ذهب الجمهور إلى أن,رَمْي الجِمّار واجب ، وليس بركن ، ومن تركه فعليه دم .

فعن جابر – رضى الله عنه – قال : « رأيتُ النبي عَلِيَّتُهُ يَرْمَى الجَمْرَة على ِراحلته يَوْم النَّحر » رواه مسلم والنسائي وأحمد .

<sup>(</sup>٤) أضرب : أنواع .

<sup>(</sup>٥) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... ذَلِكَ لِمَن لَّمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْمُسْجِدِ الْمُسْجِدِ الْمُسْجِدِ الْمُسْجِدِ الْمُسْجِدِ الْمُسْجِدِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ مَا لَمُسْجِدِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>٦) وأقله شاة ؛ لقوله عَيْطِيَّة : « الشَّاة تجزئ » رواه البخارى ، ولقوله عَيْلِيَّة : « فمن تمتع فى هذه الأيام فعليه دم أو صوم » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٧) في (ع): « يجده ».

 <sup>(</sup>٨) لقوله - عَزَّ رَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةِ إِذَا
 رَجَعْتُمْ ...﴾ [ البقرة / ١٩٦ ] .

#### وَسُنَتُهُ خَمْسُونَ سُنَّةً :

وقد سردناها على نَسَق الحَجّ من الإِحْرَام إلى تمامه لتعلم كيفيته مع ذكرنا لفَرَائض الحَجّ وَأَرْكَانه المتقدِّمة أثناء ذلك .

فأَوَّلُها أَن يُحْرِم في أَشْهر الحبّ الثَّلَائَة (١)، والإحرام من المِيقَات (٢) نفسه لا قبله ولا بعده (٣).

#### وَالْمَوَاقِيتُ خَمْسَةً:

ذو الحليفة لأهل المدينة (٤)، وقرن (٥) لأهل نَجْدِ ، والجحفة (٦) لأهل الشَّام ومصر والمغْرِب، ويَلَمْلَم (٧) لأهل اليَمَن، وذات عرق (٨) لأهل العِرَاق ومن وراءهُم، ومن منزله وراء المِيقَات إلى مكَّة فيُحْرِم من منزله، وأهل مكة من مكة ، وعلى متعدى الميقَات دون إحرام دم (٩).

(١) وذهب ابن عباس وابن عمر وجابر والشافعي وابن جرير - رضى الله عنهم - : ١ إلى أنه لا يصح أن يحرم أحد إلًا في أشهر الحج الثلاثة وهي : شوال ، وذو القعدة ، وعشر من ذي الحجة ، وذهب الأحناف ومالك وأحمد : إلى أنه يصح مع الكراهة » .

(٢) المواقيت : جمع ميقات ، وهي : مواقيت زمانية ومكانية ، فالزَّمانية : هي الأوقات التي لا يصح شيء من أعمال الحج إلَّا فيها ، والمكانية : هي الأماكن التي يُخرم منها من يريد الحج أو العُمرة ، وانظر الفقه على المذاهب (٦٣٧ ، ٦٣٩ ) .

(٣) قال ابن المنذر : أجمع أهل العلم على أن من أُخرم قبل العِيقَات أنَّه محرم ، وهل يكره ؟ قيل : نعم .

(٤) ذُو الحليفة : موضع بينه وبين مكة ٥٠٠ كيلومتر يقع في شمالها ، فقه السنة ( ٢٥٢/١ ) .

(٥) قرن المنازل : وهو جبل شرقي مكة يطل على عرفات ، فقه السنة ( ٢٥٢/١ ) .

(٦) الجحفة : موضع في الشمال الغربي من مكة ، بينه وبينها ١٨٧ كيلومتر .

فقه السنة ( ٢٥٢/١ ) .

(٧) يلملم : جبل يقع جنوب مكة ، بينه وبينها ٥٤ كيلومتر ، فقه السنة ( ٢٥٢/١ ) .

(٨) ذات عرق : موضع في الشمال الشرقي لمكة ، بينه وبينها ٩٤ كيلومتر .

(٩) وذهب المالكية إلى ذلك متى مرّ بميقاته ، وإن أمكنه الرجوع إليه ، وذهب الشافعية والحنابلة إليه إن لم يمكنه الرجوع إليه ، والأحناف قالوا : إن لم يجد غيره يجب عليه دم . والغُسل عندَ الإحرام (۱) ، والتَّجَوُّد من المَخِيط (۲) ، والحفاف للرِّجالِ (۳) ، وما له حارك من النِّعال [يَسْتُر بَعْض القَدم ( $^{(1)}$ ) ( $^{(2)}$ ) ، وكشف الرَّأس والوَجْه للرَّجُل ، والوَجْه [وحده] ( $^{(1)}$  للمَوْأَة ( $^{(2)}$ ) ، ثُمَّ أن يُحْرم إثْر صَلَاتِه ، والأَفضلُ أن تكون نَافِلَة ( $^{(2)}$ ) ، فَيَنْوى بِقَلْبه حَجِّة أَو عُمْرَة ، ثُمَّ التَّلْبِيَة ( $^{(2)}$ ) ، وذلك إذا اسْتَوَت به الرَّاحِلَة ، أو أَخَذَ في المَشْي إن كانَ رَاجِلًا ، رَافِعاً بها صَوْته ( $^{(1)}$ ) من غير إسراف [ويُلَبِّي] ( $^{(1)}$  في أَدْبَار الصَّلوات ، وعِندَ كل شرفِ ، وعند اجتماع الرِّفاق ، وبالمسَاجِد ، وبمشجِد منّى ، والمسجد الحَرَام ، إلَّا أَنَّه يُسْتَحَبُّ عندَ دُخُولِهِ للطَّواف الأوَّل أن يقطعها حتى يتم

<sup>(</sup>١) قال ابن عمر - رضى الله عنهما : « من السنة أن يغتسل إذا أراد الإحرام ... » رواه البرَّار والدارقطنى والحاكم وصححه ، « ولأمره عَيِّكَ للحائض والنُّفساء أن تغتسل » رواه أبو داود والترمذى وحسنه ، فالطاهر من باب أولى .

 <sup>(</sup>٢) « لفعله عَيْلَةً ذلك ولبس الإزار والرداء » رواه البخارى .

<sup>(</sup>٣) وللمرأة كذلك لقول عائشة - رضى الله عنها - : « رخّص رَسُولُ الله عَيْظِةَ للنّساء في الحُفّين » رواه أبو داود .

<sup>(</sup>٤) في (خ): « يسد بعض قدمه بالقدم » .

<sup>(</sup>٥) أجاز المالكية والشافعية والأحناف النَّغلين ، ﴿ وأَمَرِ النَّبِي عَلِيْكِيَّةٍ بَقَطْعِ مَا فَوْقُ الكَعْبَينِ مَن الخُفّ ﴾ متفق عليه وهو مذهب الجمهور .

<sup>(</sup>٦) في (خ): لاتوجد هذه الكلمة .

<sup>(</sup>٧) وتكشف اليدين كذلك لقول ابن عمر - رضى الله عنهما - : « نَهَى رَسُولُ الله عَلَيْكَ النّساء في إخرَامهنَّ عن القُفَّازين والنّقاب » ، والقفاز (ما يلبس في اليد) رواه أبو داود والحاكم .

<sup>(</sup>٨) « كان النبي عَلِيْكُ يركع بذي الحليفة ركعتين » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٩) لقوله ﷺ : « مَنْ حَجَّ مِنكُم فليهلَّ في حجه » رواه أحمد وابن حبان ، وقال الشافعي وأحمد : إنها شُنَّة ، وقال الأحناف : إنها شُرط لا يصحّ الإحرام بغيرها ، ومشهور مذهب مالك : إلى أنَّها واجبة يلزم بتركها دم .

<sup>(</sup>١٠) لقوله عَلِيْتُه : ١ جماءني جبريل فقال : مُر أصحابك فليرفعوا أَصْوَاتَهُم بالتَّابِية ... » رواه ابن ماجه وأحمد وابن خزيمة والحاكم وصححه .

<sup>(</sup>١١) في (ع): لا توجد هذه الكلمة .

سَعْيه بين الصَّفَا والمَرْوَة ، ويقطعها الحاج بعدَ الزَّوال من يَوْم عَرَفَة (١) ، وعندَ الرَّواح إلى الموقف ، ويقطعها المُعتمِر إذا دَخَلَ أوائل الحَرَم إن كان إحْرَامه من التَّنْعِيم (٣) ونحوه يدخُل بيوت مكة .

وهى : ( لَبَيْكَ ، اللَّهُمَّ لَبَيْكَ ، لَا شَرِيكَ لَك ، إِنَّ الحَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَك وَالْمُلْك . لَا شَرِيكَ لَك  $(^{(3)})$  ، ثُمَّ الغُسل لدخُولِ مكة  $(^{(9)})$  دُونَ تدلك  $(^{(1)})$  ، ثُمَّ طَوَاف القُدُوم لغير المكّى  $(^{(4)})$  ، فيبدأ عِندَ دخُول المسجِد باسْيَلَام الحَجَر بِفِيه . ثم يَجْعَل البيت عن يَسَاره ، وَيَطُوف خارج الحَجَر سَبْعَة أَشْوَاط ، ثلاثة منها خببٌ ، وأربعة مشيّ  $(^{(4)})$  ، وليس ذلك على النِّساء  $(^{(8)})$  ، ولا في غير طَوَاف القُدُوم .

<sup>(</sup>١) وهو مذهب مالك ، الذي نميل إليه : ٥ أنَّه يبدأ من الإحرام حتى رمى جمرة العقبة يوم النَّحر بأول حصاة ، ثم يقطعها ، فإن النبي عَيْلِتُهُ لم يزلُ يلبي حتى بلغ الجمرة ، متفق عليه .

 <sup>(</sup>٢) ٥ كان النبى عَلَيْكُ يُمْسِك عن التَّلبية في العُمرة إذا اسْتَلَمَ الحَجَر » رواه الترمذي وحسنه والعميل عليه عند أكثر أهل العلم .

<sup>(</sup>٣) قيل : ٥ من الجعرانة أو التنعيم ٥ .

<sup>(</sup>٤) متفق عليه ، رواه البخارى (٢٠٠/٢ ، ٢٠٩/٧ ) ، ومسلم (١٩ . ٢٠ . ٢١ ) ، وأبو داود ( ١٥٩/٥ ) ، والترمذى ( ٨٢٥ ) ، والنسائى ( ١٥٩/٥ ) ، وابن ماجه ( ٥/ ٢٥ ) وغيرهم .

<sup>(</sup>٥) لقول ابن عمر – رضى الله عنهما – : « من الشنة أن يغتسل إذا أراد الإحرام ، وإذا إراد دخول مكة » رواه البزار والدارقطني والحاكم وصححه .

<sup>(</sup>٦) ذهب المالكية إلى جعل الدُّلْك (وهو حك الجلد أو مسحه باليد وغيرها) من فرائض الغُسل.

<sup>(</sup>٧) طَوَاف القُدُوم: ويُسَمَّى « طواف التحية » لأنه تحية البيت ، وتحية الدخول ، لأن دخول المسجد الحرام يقتضى التحية ، وتحية الطواف ... وهذا الطواف ليس بركن ولا واجب ، وإنما سُنَّة (قاموس الحج والعمرة ص ١٥٨) .

وقال ابن رشد في بداية المجتهد (٣٤٤/١ ) : ﴿ وأجمعوا على أن المكى ليس عليه إلا طواف الإفاضة ، كما أجمعوا على أنه ليس على المعتمر إلا طواف القدوم » .

 <sup>(</sup>٨) لقول جابر : ٥ حتى إذا أتينا البيت معه استلم الركن فَرَمَلَ ( فوق المشى ودون العَدْوِ ومع هز الكتفين ) ثلاثاً ، ومشى أربعاً ، ثم نفذ إلى مقام إبراهيم عليه السلام ، رواه مسلم .

<sup>(</sup>٩) وبه قال ابن رشد في بداية المجتهد (٣٤٠/١ ) ، ولقول ابن عمر - رضى الله عنهما - : « ليس على النّساء سَعْي ( رمل ) بالبيت ولا بين الصّفا والمروة » رواه البيهقي .

ويشترط فى الطَّواف من طَهَارَة الحَدَث والحَبَث (١)، وسَتْر العَوْرَة (٢)، والمُوَالاة ما يشترط فى الصَّلاة إلَّا التَّفريق اليَسِير (٣)؛ وإذا قامت عليه صَلَاة فَيُصلِّيها ويبنى (٤)، ثُمَّ صَلَاة ركعتين (٥)، ثُمَّ يَسْتَلِم الحَجَر، ثم الأَخْذ فى السَّعى، فيبدأ بالصَّفا فيضعَد (٢) عليها حتى يَرَى البيت ويُهَلِّل وَيُكَبِّر وَيَدْعُو، ثُمَّ ينحدِر ماشياً إلى المَرْوَةِ، فإذا ظهر عليها (٧) فعل مثل ذلك حتى يُكمِّل سَبْعَةَ أَشْوَاطٍ فى ذِهَابِهِ ورُجُوعِه ويختم بالمَرْوَة.

وها هنا يَتِم عَمَل المُعتمِر (^) ، ويَحْلِق ، فأمَّا الحاجّ ، فإذا تَمّ سَعْيه فعليه الخُرُوج إلى منَّى يوم التَّرُوية (٩) ، وهو الثامنُ من ذى الحجّة ، ثم الحَجْع بين الظَّهر والعَصْر بعَرفَة يوم التَّاسِع ، ثم الوقُوف [ بسفح ] (١٠) جبلها من (١١) حينئذ إلى غروب الشَّمس (٢١) بالتزام التَّهلِيل والتَّكبير والدُّعاء

<sup>(</sup>١) لقوله عَلِيْتُهُ : « الطُّواف صَلَاة ... » رواه ابن خزيمة وابن السكن .

<sup>(</sup>٢) لقوله عَيْنِهُ : « ... ولا يَطُوف بالبيت عريان » متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) وهذا مذهب مالك وأحمد ، وذهبت الحنفية والشافعية : إلى أنَّ الموالاة سُنَّة فلا يبطل الطَّواف إذا كان التفريق كثيراً بلا عُذر ، وخالف المالكية والحنابلة .

<sup>(</sup>٤) فعن ابن عمر - رضى الله عنهما - : « أنَّه كان يَطُوف بالبيت ، فأُقِيمَت الصَّلاة فصلَّى مع القوم ، ثم قام ، فبنى (أكمل) على ما مضى من طوافه » .

<sup>(</sup>٥) « لثبوته عنه عَيْلَةٍ ذلك » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٦) ، (٧) لا يشترط لصحة السَّعى أن يرقى على الصَّفا والمروة ، ولكن يجب عليه أن يستوعب ما بينهما ، فيلصق قدمه بهما في الذهاب والإياب ، فإن ترك شيئاً لم يجزئه حتى يأتى به ، والصعود والدعاء والتهليل مع استقبال البيت من المستحبات ، وكذلك السَّعى والمشى .

 <sup>(</sup>٨) لأنَّ العُمرة أركانها ثلاثة : الإحرام ، والطُّواف ، والسُّعى بين الصَّفا والمروة .

<sup>(</sup>٩) وكان الحسن يخرج إلى منّى قبل يوم التروية بيوم أو يومين وكرهه مالك ، وكذلك الإقامة يوم التروية بمكة حتى يمسى ، إلا إن أدركه وقت الجمعة بمكة ، ثم المبيّت بمنّى اقتداء بالنبي عَيْنِيَّةً .

<sup>(</sup>١٠) في (خ): « بصفح » . (١١) لقوله عَيْكُ :« الحَجّ عَرَفَة » رواه أصحاب السنن .

<sup>(</sup>١٢) هذا مذهب المالكية والشافعية : أن مدة الوقوف إلى الليل شنة ، ويرى جمهور العلماء : أن الوقوف من زوال اليوم التاسع إلى طلوع الفجر .

راكباً (۱) ، ثم الدَّفعَ بدفع الإمام لا قبلهُ إلى مُزْدَلِفَة (۲) ، والجَمْع بها بين العشاءين ، والمبيت بها ، وإتيان المشْعَر الحَرَام بعد صَلَاة الصَّبْح بها (۱) ، والدَّعاء بعدَه ، والتَّكبير والتَّهليل ، ثُمَّ الرَّحِيل منه بدفع الإمام قبل الإسفار (٤) ، والهَرُولَة إذا مرّ ببطن مُحسر ، ثم رَمْى جَمْرَة العقبةِ من أسفلها ضحى من ذلك اليوم (٥) راكباً كما أتى ، وهى سبع حَصَياتٍ يُكَبِّرُ (١) مع كُل حَصاقٍ ، ثُمَّ نَحْر الهَدى (٧) لمن سَاقَهَا قياماً بعد أن تشعر (٨) وتقلد (٩) من موضِع الإحْرَام ، ينحرُ منها ما وقف به بعَرَفَة بمنّى وما لم يُوقَف به بها فبمكة (١٠) وبعد رَمْى جَمَرَة العَقَبة حَل للمُحْرِم كُلِّ شَيْءٍ حظر عليه غير الصَّيْد (١١) وبعد رَمْى جَمَرَة العَقَبة حَل للمُحْرِم كُلِّ شَيْءٍ حظر عليه غير الصَّيْد (١١)

وعن جابر - رضى الله عنه - : ( انَّه عَلَيْكُ لَمَّا أَتَى المُزدلفة صلَّى المغرب والعشاء ، ثم اضطجع حتى طلع الفَجر فصَلَّى الفجر ، ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام ، لم يزل واقفاً حتى أسفر جدًّا » رواه مسلم .

- (٥) من طلوع الشمس إلى الزُّوال ( وقت صلاة الظهر » .
- (٦) يقول : « الله أكبر مع كل حصاة لقوله عَلِيُّكُم ذلك » رواه مسلم .
  - وقال ابن حجر : « أجمعوا على أن من لم يُكبّر لا شيء عليه » .
- (٧) الهدى : ما يهدى إلى الحرم من النعم ( الإبل ، والبقر ، والماشية ) .
  - انظر : ( الوسيط مادة : هدى ) .
- (٨) الإشعار : أن يطعن في سنامها ( الإبل ) بِمَبْضَع ( مشرط ) ونحوه حتى يسيل الدم ،
   فيكون ذلك علامة أنها هدى لله تعالى ، وانظر الزاهر وتهذيب اللغة ( ٢٩١/١ ) .
  - (٩) الثقليلد : هو أن يعلق في عُنق الهدى قطعة من جلد وغيره ليعلم أنه هي .
    - انظر : القاموس الفقهي ( ص ٣٠٨ ) .
- (١٠) لقوله ﷺ : « كل متّى منحر ، وكل المُؤذَلِفَة موقف ، وكل فجاج مكة طريق ، ومنحر » رواه أبو داود وابن ماجه .
- ١١) لقوله عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ .. وَحُرَّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ مُحْرُماً ... ﴾ [ المائدة / ٩٦].

 <sup>(</sup>١) لقوله ﷺ : « خيرُ الدُّعاء دعاء يوم عرفة » رواه الترمذي وأحمد .

<sup>(</sup>٢) ، (٣) ، (٤) « فقد أتى عَلِيكُ المُزدلفَة ، فجمع بين المغرب والعشاء » رواه مسلم ، وهو شنة بإجماع العلماء .

وَالنِّسَاء (١) والطِّيب (٢)، ثُمَّ الحلاقُ أو التَّقْصِيرُ (٣)، ثُمَّ الرُّجُوع إثر ذلك إلى مكة للطَّواف الوَاجِب على هيئة طَوَاف القُدُوم الأوَّل الذي ذكرنا (٤)، ويركع بعدَه ركعتين (٥) إلَّا أَنَّهُ لا يرمل (٢) فيه ، وعلى من جاء عرفة مراهقاً فلم يَطفْ طَوَاف القُدُوم ولا سَعى ، أن يَسْعَى بإثر طَواف الإفاضَةِ كما تقدم ، وبعد طَوَاف الإفاضَة يَحل المُحْرم ويُبَاح لهُ كل ما مُنِعَ منه (٧)، ثُمَّ الرُّجوع من يومه إلى منَّى ، والمبيت بها أيَّام التَّشريق ، ورَمْى الثلاثة الأيَّام ثلاث جَمَرَاتٍ بعد الزَّوال وقبل الصَّلاة وفي كل يوم ، كل جمرةِ بسبع خصيات يُكَبِّرُ مع كل حصاة ، ويَقِف للدَّعاء في الجمرتين الأُخريين دون الأُولى ، [ ورميهما ] (٨) من أعلاها ، ثُمَّ النفر إلى مكة إثر آخر جَمْرة منها في اليوم الرَّابع ، من أيَّام التَّشريق قبل صَلاة الظُهر ، فيُصَلِّى في الطَّريق ، وللمتعجِّل النفر قبل هذا بيوم ، ثُمَّ طَوَاف الودَاع بمكة لغير المكِّى على الصِّفة المتقدِّمة المتقدِّمة . وسنته اتِّصالَهِ بالسَّفر ، فمن أقام بعده أعادَهُ .

#### وَمِن سُنَن الحَجِّ :

العُمْرَة ، وقيل : وَاجِبَة ، من سُننه : النُّسك [فيه بدم] (٩).

<sup>(</sup>١) وقد أفتى على ، وعمر وأبو هريرة – رضى الله عنهم – من أصاب من أهله (جامع) وهو محرم بالحج فقالوا : « ينفذان لوجههما ، حتى يقضيا حجهما ، ثم عليهما حج قابل والهدى » . (٢) لقوله عَيْنِكُمْ : « الحاج الشَّعِثُ ( الذى لا يهتم بشعره ) ، التفل ( غير المتعطر ) » رواه البزار

بسند صحيح . (٣) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... لَتَذْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ

 <sup>(</sup>٣) لقوله - عَزْ رَجُل - : ﴿ ... لتدخلن المشجد الحرّام إِن شاء الله الهِنِين محليت المؤرّام إِن شاء الله الهِنين محليت رُءُوسَكُمْ وَمُقَصَّرِينَ لا تَخَافُونَ ... ﴾ [ الفتح / ٢٧ ] أى إما أن يحلق الشعر كله أو بعض منه ، وهو التقصير .

<sup>(</sup>٤) وهو طواف الإفاضة ، وهو ركن لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... وَلَيْطُوَّفُوا بِالبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [ الحج / ٢٩ ] .

<sup>(</sup>٥) تقدم دليله (ص ٤٦).

<sup>(</sup>٦) الرمل : الهرولة ، وهي أسرع من المشي مع تقارب الخطي ، وانظر ( الوسيط مادة : رمل ) .

 <sup>(</sup>۷) حتى وطء النساء .
 (۸) في (ع) : « ورميها » .

<sup>(</sup>٩) في (خ) : لا توجد هذه الكلمة .

#### وَمُسْتَحَبَّاتُهُ وَفَضَائِلُهُ خَمْسٌ وَعِشْرُونَ فَضِيلَة :

الإفراد به دُونَ التّمتّع والقران (۱) ، والاقتصار في عقده من حَجّ أو عُمْرة على النّيّة دُونَ نطق ، والإحرام في البَيّاض (۲) ، وصَلَاة نَافِلَة قبله (۳) ، وأن يكون أشْعَث أغْبَر رثّ الهيئة (٤) ، وأن يدخُل مكة من كداء بأعلاها ، ويَحْرُج من كدى بأسفلها ، وأن يكون وقُوفه وجميع عمله فيه على طَهَارَة ، إلّا الطَّوافَ فإنّه شرطٌ في صِحَّته ، وأن يَعْتسل للوقُوف بعَرَفَة ومُرْدَلِفَة ، وللطَّواف بالبيت ، ولكن كل غُسل بعد غُسل الإحرام من هذه ومُرْدَلِفَة ، وللطَّواف بالبيت ، ولكن كل غُسل بعد غُسل الإحرام من هذه وركُوع الطَّواف عند المَقام ، والدَّعاء عندَه ، والإكثار من ذِكْر الله تعالى ، والدُّعاء والتَّكبير أيَّام الحَجِّ وفي مشاهده ، وتَعْجِيل طَوَاف الإفَاضَة يوم وفي النتَّحْر ، والتَّلْبِية على كل شرف (۱) ، وعند مجتمع الرِّفاق ، وأذبَار الصَّلوات ، وفي المستَاجِد ، والقَصْد عندَ دخُول مكَّة إلى البيتِ دُون التَّعْريج (۷) على فيره ، وأن يَدْخُل من باب بني شَيْبَة ، واستلام الحَجَر كلَّما مَرَّ بهِ في الطَّواف إن قَدَرَ وإلَّا وضعت عليه اليد ووضعت على الفَم (۸) ، ووضع اليد المُوف إن قَدَرَ وإلَّا وضعت عليه اليد ووضعت على الفَم (۸) ، ووضع اليد

<sup>(</sup>١) هذا ما ذهب إليه المالكية والأحناف : إلى أن القران أفضل من التمتع ، والإفراد والتمتع أفضل من الإفراد ، وذهب الحنابلة : إلى أن الإفراد والتمتع أفضل من القران ، وذهب الحنابلة : إلى أن التمتع أفضل من القران والإفراد وهذا هو الأسهل على النّاس .

<sup>(</sup>٢) لقوله ﷺ في النهي عن بعض أنواع اللباس : « ولا ثوباً مسَّهُ ورس (نبت أصفر يصبغ به » تنفق عليه .

<sup>(</sup>٣) قال ابن عمر ( رضى الله عنهما ) : كان النبي ﷺ يركع بذي الحليفة ركعتين رواه مسلم .

<sup>(</sup>٤) لقوله عَلِيلَةٍ : « الحاج الشّعث ( من يترك رأسه بدون تمشيط ) ، التَّفل ( تارك الطيب ) » ·

<sup>(</sup>٥) الخبب : وهو سرعة المشى مع تقارب الخطى ، ويكون بين الميلين الأخضرين الموضوعين على حافتي الوادى القديم الذي خبت فيه هاجر . انظر : ( القاموس الفقهي ص ١١١ ) .

 <sup>(</sup>٦) الثّلبية : أن يقول الحاج : ( لبيك اللهم لبيك ، لبيك لاشريك لك لبيك ، إنّ الحمد ، والنّعمَة ، لك والمملك ، لا شريك لك لبيك ) . انظر : ( القاموس الفقهى ص ٣٢٨ ) .

<sup>(</sup>٧) التعريج : أي الصعود والذهاب ، وانظر ( الوسيط مادة : عرج ) .

 <sup>(</sup>٨) أى قَبَّلَهُ .

على الرُّكن اليَمَانى كذلك ، ومن لم يَقْدر على شيءٍ من هذا أَشَارَ بِيَدِه وَكَبَّرَ ومَضَى ، والحلاقُ للرِّجال دُونَ التَّقصِير إلَّا بمن لبد ، فيلزمه الحلاق (١) ، والحَبِّ ماشِياً لمن قَدَر عليه ، وقيل : الرُّكوب أفضلُ ، وتولى نَحْر هَدْيِه بيده (٢) ، وزيارة قبر رَسُولُ الله عَيْظِيَّ وشَرف وَكَرم (٣) .

## وَمَحْظُورَاتُهُ خَمْسَةٌ وَعِشْرُونَ أيضاً:

لبسُ المَخِيطُ (1) للرِّجال ، ولبسُ البرانس (0) والعَمَائِم والقلانس (٦) ، وَتَغْطِيَة رأسِهِ وَوجْههِ ، ولبسُ الخُفَّين (٧) ، والجَرمُوقَيْنِ (٨) ، وما في معناهُما ممَّا هو أَخْفَض منهُما مع القُدْرَة على النَّعلين ، ولبسُ القُفَّازَيْن (٩) ، وهَذَا للرِّجال (١٠) .

وأمَّا النِّساء فلا تُمْنَع المرأة إلَّا من سَتْرَ وجهها ويديها ، فهو إحْرَامها ،

<sup>(</sup>١) لقوله عَلِيْكُ : « رَحِمَ اللَّهُ المُحَلِّقِينَ ثلاثاً » ، ثم قال : « رَحِمَ اللَّهُ المُقَصِّرينَ » متفق عليه .

<sup>(</sup>٢) لفعله ﷺ ذلك ، فإن لم يكن يحسن الذَّبح تولُّاه غيره .

ر.) لِتِنَالَ شَرْفَ الصَّلَاةَ فَيه ، ولقوله عَلِيَّتُهِ : « صَلَاةَ فَى مَسْجِدِى هَذَا أَفْضَلَ مَن أَلْفَ صَلَاةَ فَي مَسْجِدِى هَذَا أَفْضَلَ مَن أَلْفَ صَلَاةَ فَيمَا سِوَاه إِلَّا المَسْجِد الحَرَام » رواه مسلم ، وقوله عَلِيَّتُهُ : « لَا تُشدُّ الرِّحال إِلَّا إلى ثلاثة مَسَاجِد : المَسْجِد الحَرَام ، وَمَسْجِدِى هَذَا ، والمَسْجِد الأَقْصَى » رواه أبو داود .

<sup>(</sup>٤) الـمَخِيط : ما لبس على قدر العضو ، وانظر فقه السنة ( ٦٧٣/١ ). ٠

<sup>(</sup>٥) البُرنس : كل ثوب رأسه منه ، وانظر ( الوسيط مادة : برنس ) .

<sup>(</sup>٦) القُلانس: الطقية ، وانظر ( الوسيط مادة : قلنس ) .

 <sup>(</sup>٧) الحُفَّين : وهو شيء يلبس في الرَّجل ، كالنَّعل ، غير أنه رقيق ويغطى الكعبين .
 انظر : ، الوسيط مادة : خفف ) .

<sup>(</sup>٨) الجرموقين : الخف القصير ، وانظر ( الوسيط مادة : جرمق ) .

<sup>(</sup>٩) الْقُفَّازِين : الجوانتي (الجورب) ، وانظر ( الوسيط مادة : قفز ) .

<sup>(</sup>١٠) لقوله عَيِّكُمْ : « لا يَلْبُس الْمُحْرَم : القَمِيص ، ولا العِمَامَة ، ولا البرنس ، ولا السَّرَاويل ، ولا ثُوباً مَسَّهُ وَرس ( نَبْتُ أَصفر يصبغ به ) ، ولا زعفران ، ولا الخفين إلَّا ألا يجد نَعْلَين فليقطعهما حتى يكونا أسفل من الكعبين » متفق عليه .

ولبس المصبوغ بالزَّعْفَرَان والورس(١)، وحَلْق شَعْر الرأسِ ، وسَائِر الجَسَدِ ، أو نَتْفه أو قَصّه ، وقَصّ الأَظْفَار ، واستعمال الطِّيب ، أو مَسَه ، وإزالة الشَّعث عن رأسِه أو بَدَنِه بدَهْنِهِ أو ترجِيله (٢) ، أو غسلِ دَرَنِهِ ( $^{(7)}$ ) ، وقتْل الشَّعث عن رأسِه أو بَدَنِه بدَهْنِهِ أو ترجِيله ( $^{(7)}$ ) ، أو غسلِ دَرَنِهِ ( $^{(7)}$ ) ، وقتل الصَّيْد ، وصَيده ( $^{(9)}$ ) ، وإمساكه إن صَادَ غيره ، والأكل من صَيدٍ حلالٍ صيدَ من أجل الحرام ( $^{(7)}$ ) ، وأمَّا صيدُ المحرم أو صيدُ الحرم فغير ذكى لا يُؤكل ، والاستمناء ، والإيلاج ، وعقد النِّكاح لنفسه أو لغيره ، والخِطْبَة له ( $^{(Y)}$ ) ، والكُحُل للمرأة وإن لم يكُن فيه طِيب ، واخْتُلِفَ فى الرَّاس واليدين والرِّجلين ( $^{(9)}$ ) ، وطرح القراد وشبهه عن بَعيره ( $^{(1)}$ ) .

### وَمَكْرُوهَاتُهُ خَمْسَةٌ وَعِشْرُونَ أيضاً:

الإحرامُ قبل أشْهُر الحَجِّ وقَبْل المِيقَات (١١)، والإكثار من التَّلْبِية، ورَفْع الصَّوت بها في المسَاجِد لكنْ يُسْمِع نفسهُ ومن يَليه إلَّا المسجد

<sup>(</sup>١) المؤرس : نبت أصفر يصبغ به ، وله ريح طيب ، وانظر ( الوسيط مادة : ورس ) .

<sup>(</sup>٢) الترجيل : التسريح ، والتمشيط ، وانظر ( الوسيط مادة : رجل ) .

<sup>(</sup>٣) الـدُّرن : الوَسَخ ، وكان الصحابة يغتسلون ، ولا شيء في ذلك .

انظر : ( الوسيط مادة : درن ) .

<sup>(</sup>٤) أجاز ابن عباس وعطاء – رضي الله عنهم – ﴿ قُتُلُ القَمْلُ ، والقرادُ عَنِ البَّعِيرِ ﴾ .

<sup>(</sup>٥) تقدم الكلام عنه .

<sup>(</sup>٦) لقوله عَلِيْتُهُ في صيد أبي قتادة الذي صاده قبل أن يُحرم : « أمنكم أحد أمره أن يحمل عليها أو أشار إليها ؟ قالوا : لا . قال : فكلوا ما بقى من لحمها ٥ متفق عليه .

<sup>(</sup>٧) لقوله ﷺ : ﴿ لا يَنكح المحرم ، ولا يُنكح ، ولا يخطب ، رواه مسلم .

 <sup>(</sup>٨) وأجازه ابن عباس - رضى الله عنهما - للتداوى ، وذهب الحنابلة والشافعية والأحناف :
 إلى جوازه للتداوى أو للزينة ما لم يكن فيه طيب .

<sup>(</sup>٩) أجاز الشافعية الخضاب للرجل في جميع الجسد ماعدا اليدين والرجلين ، وأما الحنابلة فأجازوه ماعدا الرأس .

<sup>· (</sup>١١) تقدم الكلام عن ذلك في (٤) . (١١) تقدم الكلام عن ذلك (ص ١٣٣) .

الحرام ، ومسجد مئى فيرفع بها صَوْتُهُ كما يرفغهُ في غيرهما من المواضع (١) ، ولبسُ المعصفر ، والتَّلبِيَة في السَّعى وفي الطَّواف (٢) ، وقِرَاءَة القُرآن فيه (٣) ، وكثرة الكلام (٤) ، وشُرب الماء إلَّا لمضطر ، وتَغْطِية ما فوق اللَّورَن فيه (٥) ، وشَم الطِّيب (١) ، ودخُول الحمَّام (٧) ، وشَم الرّيحان ، أو غَسل اللَّق (٥) ، وشَم الرّيحان ، أو غَسل اليد به ، وغَمْس الرَّأس في الماء ، ومُحادثة النِّساء ، ورفث القوْل (٨) ، وأكّل ما فيه طِيب ، والحجامة (٩) ، والتَّظُلُّل في غير بيت ولا خباء (١٠) ، والسَّجود على الحَجر الأسود ، وتَقْبِيل اليد إذا وُضِعَت عليه أو على الرُّكن والسَّبيتُ بمُزْدَلِفَة في المِين مُحسّر (١٢) ، والوتُوف بعَرفَة في جبالها ، لكن في سفح الجَبَل ، بطن مُحسّر (١٢) ، والوتُوف بعَرفَة في جبالها ، لكن في سفح الجَبَل ،

<sup>(</sup>١) هذا قول مالك ، والجمهور على جواز رفع الصوت مطلقاً للأحاديث التي ذكرناها آنفاً .

<sup>(</sup>٢) واستحبها الجمهور حتى الجمرة ، لفعله عَيْلَةٍ .

<sup>(</sup>٣) لا بأس بقراءة القرآن لأنه ذكر لقوله عَيَّاتُهُ : « جعل الطَّواف بالبيت ... لإِقامة ذكر الله » رواه أبو داود .

<sup>(</sup>٤) ويُستحبّ التَّكبير ، والتَّهليل ، والتَّسبيح لفعله عَيْكِيُّه وأمره بذلك رواه مسلم .

<sup>(</sup>٥) أجاز الشافعي ، وطاووس ذلك مع تغطية الوجه عامة من الغُبار والرماد أو عند هَيَجَان يح .

<sup>(</sup>٦) يُباح شم ما لا يُثبت للطيب ، كالتفاح والسَّفرجل .

 <sup>(</sup>٧) ورد عن أبى أيوب : أنَّه كان يدخل الحمَّام ويَغتسل فيه ، وهو قول ابن عباس ، قال جابر :
 « يغتسل المحرم ويغسل ثوبه » .

 <sup>(</sup>٨) لقوله - عَرَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ ... ﴾ [ البقرة / ١٩٧ ] .

<sup>(</sup>٩) قال النووى : إذا أراد المحرم الحجامة لغير حاجة ، فإن تضمنت قطع شعر فهى حرام ، لقطع الشعر ، وإن لم تتضمنه جازت عند الجمهور وكرهها مالك .

<sup>(</sup>١٠) التظلل جائز كله ، لفعل عمر – رضى الله عنه – فيما رواه ابن أبى شيبة ، وفعله أسامة ابن زيد وبلال رواه مسلم .

<sup>(</sup>۱۱) أى تقبيل بغير صوت .

<sup>(</sup>١٢) لقوله عَيِّكُ : « كُلّ مُرْدَلِفَة مَوْقِفْ ، وارفعوا عن مُحسر » رواه أحمد ورجاله موثقون ، ولفعله عَيِّكُةٍ .

إلَّا بطن عُرنة (١) ، فلا يُوقَف فيه (٢) ، والدَّفع من المشْعَر الحَرَام عند الإسفار وبعده ، لكن قبله (٣) إلَّا للضعفة والنِّساء ، والرَّمى بحَصَى قد رمى به (٤) ، ورُكُوب المحامل فيه دون الرِّجال (٥) .

وَأَحْكَامُ الْحَجِّ وَالْعُمْرَةِ إِذَا فُسِدَا بُوَطَّهُ أَوْ إِنْزَالَ [أَوْ فَوَات]: أَوْ نَقْص رُكُن مِنْ أَرْكَانِهِا أَوْ فَرْض مِنْ فُرُوضِ الْحَجِّ أَوْ سُنَّةٍ مِنْ سُننهمَا ثَمَانِيَة أَحْكَام:

التَّمادى على العَمَل ، والقَضَاءُ لما أُسْقِط ، والتَّحللُ من فائته ، والإَعادَةُ ، والتَّحيلُ من فائته ، والإِعادَةُ ، والتِكميلُ ، والهَدْى ، والجزاءُ ، والفِديةُ ، فيجبُ [بفسادهما] (١) المُضى على [عملهما وإتمامهما (٧)] (٨) ، والتَّحلل بالعُمرةِ لمن فاته الحَجّ ، وإعادتهما بعدُ في أوقاتهما ، كانا تطوعاً أو فرضاً ، إلَّا المحصرُ (٩) بعَدُق فليتحلل من إحرامِهِ ، ولا قضاء عليه ولا دم (١٠٠) ، والتَّفريق بين الزَّوجين

 <sup>(</sup>١) عُونة - بالنون بعد الراء - : هي موضع بين مني وعرفات وزن رطبه ، وفي لغة : بضمتين ،
 وتصغيرها : عرينة ، وبها سميت القبيلة ، والنسبة إليها عُرني .

المصباح المنير ص ١٥٤ ) (المراجع) ، وفي (خ) : ﴿ بطن عرفة ﴾ .

<sup>(</sup>٢) وهو قول الجمهور ، وقيل : فيه إجماع .

<sup>(</sup>٣) فعله عَيْلِيُّهُ : « فلم يزل واقفاً حتى أسفر جدًّا » رواه مسلم .

<sup>(</sup>٤) ويجوز الرَّمى بحَصَى أخذ من المرمى مع الكراهة عند الحنفية والشافعية وأحمد ، وذهب ابن حزم إلى الجواز بدون كراهة لعدم ثبوت ماينهى عن ذلك .

<sup>(</sup>٥) لا بأس به وخاصة في هذه الأيام التي لا يستطيع الرِّجال دخول الحرم .

 <sup>(</sup>٨) لقول عمر ، وعلى ، وأبى هريرة - رضى الله عنهم - لمن وطء زوجه فى الحج : « ينفذان لوجههما حتى يقضيا حجهما » .

<sup>(</sup>٩) الإحصار: المنع، وقال الجمهور: يكون من كل حابس يحبس الحاج عن البيت: عدو كان، أم مرض يزيد بالانتقال والحركة، أو الخوف، أو ضياع النفقة.

<sup>(</sup>١٠) هَذَا قُولَ مَالِكَ ، والجمهور : على أنَّه يذبح ما يتيسر من الهدى لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَإِنْ أُخْصِـرْتُـمْ فَمَا اسْتَيْسَـرَ مِنَ الْهَـدْيِ ... ﴾ [ البقرة / ١٩٦ ] .

تَنْكِيلًا لهما في القضاء من حين يحرما إلى تمامه ، إذا كانا قد أَفْسَدَاه بوطء ، وقضاء ما نسى أو ترك منه من سُننهما أو فُرُوض الحَبِّ ممَّا لم يفتْ وقته (١) ، أو نقصُ حدِّ من حدودِ ذلك ، وكذلك في اختلالِ أركانهِ ، كَتَوْك الطَّواف ، أو شَوْطٍ منه ، أو من السَّعى ، أو الطَّواف مُنَكِّساً (٢) ، أو على غير وضُوءِ (٣) ، أو على ميّة وضوءِ (٣) ، أو على سَقَائِف المسجِد دُون زحام اضطرهُ إليها ، فإنه يرجع فيفعلهُ على ما يجبُ ، فإن لم يَذْكُر ذلكَ حتى يرجع إلى بلاده فليرجع إلى مكَّة على إحرامِهِ ، ويَقْض ما فاتهُ ، ويقض ما أَفْسَدَهُ ، ويلزم الهَدْى لفسادِ (١) الحَبِّ وفواتِهِ ، بدنَة ، وكذلك للمُحصر بمرض (٥) مع التَّمادي على أحكامه حتى يحبِّ أو يَعْتَمِر ، وكذلك يلزم الهَدْى من تمتع أو قرن (١) .

والهَدْى هُنَا شَاة (١) ، وكذلك كُلّ من تَرَك سُنَّةً من واجِبَاتِ سُنَنِهِ وَمُؤَكَّداتُها كَمُتَعَدِّى المِيقَات دُون إحرَام ، وترك الرَّمى حتى فَات وقته ، وترك النَّزول بمُزْدَلِفَة ، وترك ركعتى الطَّواف الواجب حتى رَجَعَ إلى بلاده ، أو التَّلْبِيَة مجملة ، أو طَوَاف القُدُوم لغير المراهِق ، أو تَقْدِيم الحَلْق على رَمْى جَمرة العَقَبَة ، أو دخُول مكة حلالًا ، أو ترك طَوَاف الإفَاضَة أو بعضه حتى خَرجَتْ أشْهُر الحَجِّ (٨) ؛ فمن لم يَجدِ الهَدْى من هؤلاء كلهم ممَّن كان خَرجَتْ أشْهُر الحَجِّ (٨) ؛ فمن لم يَجدِ الهَدْى من هؤلاء كلهم ممَّن كان

<sup>(</sup>١) كمن تجاوز الميقات ولم يحرم ، فعليه أن يرجع إليه عند بعضهم .

 <sup>(</sup>٣) أي منعكساً كمن يطوف والحجر على يمينه أو بظهره .

<sup>(</sup>٣) ذهب أكثر أهل العلم إلى القول بعدم وجوب الطَّهارة في بعض أفعال الحج ، كالسَّعي مثلًا ، والأفضل الطَّهارة لما فيه من ذكر والنبي عَيِّلِيَّهِ كره الذكر على غير وضوء أو طهارة روى ذلك في الصحيح (٤) لقول عمر ، وعلى ، وأبي هريرة - رضى الله عنهم - لمن وطء زوجه في الحج ، ثم عليهما

حج قابل والهـدى .

<sup>(°)</sup> في (خ): « فرض » . (٦) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي ... ﴾ [ البقرة / ١٩٦ ] .

<sup>(</sup>٧) وأقله شاة والزِّيادة لمن شاء .

 <sup>(</sup>٨) وذلك على خلاف في وجوب الهدى في بعض هذه السنن ، وانظر الفقه على المذاهب
 (١٩٩١ - ١٩٥١ ) .

قد لزمَهُ الدَّم قبل عمل الحَجّ ، كمتعدى الميقاتِ والقارن والمتمتع وشبهه ، فليصُم عشرة أيَّام ، ثلاثة في الحجّ آخرها آخر أيَّام التَّشريق ، وسَبْعَة بعدَها (١) ، ومن عداهم صاموها مَتَى شاءُوا (٢) .

وأمَّا الجزاءُ فلقتل الصَّيد وأكله ، كما قال الله \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ : ﴿ ... فَجَزَاءٌ مُثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ... ﴾ [المائدة/ ٩٥] (٢) ، ينحر بمنّى إن وَقَفَ به بعَرفَةِ وإلَّا فبمكة (٤) ، أو قِيمَة الصَّيد طَعَاماً ، أو صِيَام يَوْم عن كل مد (٥) .

وأمَّا الفِديةُ فلزوال الأذَى ، من حَلْق الرَّأس (٢) ، ولبسُ المَخِيط ، والخُف (٧) ، ومَس الطِّيب ، ونحو هذا مَّا مُنِعَ منه المُحْرم ، كما قال الله تعالى : ﴿ ... فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَام ... ﴾ [البقرة/١٩٦] ، وذلك سِتَّة أيَّام (٨) ، وذلك الطُعَام سِتَّة مَسَاكين مدان لكل مِسْكِين ، أو نُسُك ، وذلك شَاةً تخرج حيث كانت من البلاد .

والله الموفق للصُّواب .

<sup>(</sup>١) لقوله - عَرُّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةِ إِذَا رَجَعْتُمْ ﴾ [ البقرة / ١٩٦ ] .

<sup>(</sup>٢) على خلاف يطول ذكره .

 <sup>(</sup>٣) لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ يَأْيَهُمَا الَّذِينَ آمَتُـوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُم حُرُمٌ ... ﴾ إلى قوله :
 ﴿ ... وَاللَّـهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَـام ﴾ [ المائدة / ٩٥ ] .

<sup>(</sup>٤) لقوله ﷺ : « كل منَّى منحر ... وكل فجاج مكة طريق منحر » رواه أبو داود وابن ماجه .

<sup>(</sup>٥) أى يقدِّر ثمن هذا الصَّيد ، ثم يشترى بثمنه طعام ، فإن لم يجد يصوم يوماً عن كل مد من هذا الطعام المقدر ، والمد : هو نصف قدح ، وقيل : عن كل نصف صاع يوم ، والصَّاع : أربعة أمداد .

ر... لقوله - عَزَّ وَجَلَّ - : ﴿ ... فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذَى مِّن رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيرًا مَا وَصَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِ ... ﴾ [ البقرة / ١٩٦] .

رُك) يجوز لبس الخفين بعد قطعهما إلى أسفل الكعبين لقوله ﷺ ﴿ وَلَا الْحَفَينَ إِلَّا أَلَا يَجِدُ (٧) يَجُوزُ لبس الحَفين بعد قطعهما إلى أسفل الكعبين ﴾ متفق عليه .

<sup>(</sup>٨) قيل : ثلاثة أيام لما اخرجه البخارى عن كعب بن عجرة قال : حملتُ إلى النبي عُلِيْكُم ، =

هذِهِ وقَّقنا الله وإيَّاك ، قواعِد الإسلام التي من جحدَ قاعدةً منها فهو كافرٌ حلال الدَّم ، خارجٌ من جملة المسلمين (١).

فأمَّا من تركها تهاوناً واستخفافاً مع اعترافه بوجوبها ، فإنَّ ترك اللَّفظ بالشَّهَادتين ولم يقلها [ ولا (٢) ] مرَّة في عُمره فهو كافر يُقتل ، ولوقال مع ذلك : إنِّي أقر بصحتها ، وأومن بمقتضاها .

وأمَّا الصَّلاة فيُقْتَل تاركها إذا قال: لا أُصَلِّيها ، أو قال: أُصَلِّيها ولم يُصل ، قُتِلَ حَدًّا لا كُفراً (٣) ، على الصَّحِيح ، وقد قيل: يُقْتَل كفراً (١) ، وإن كانَ معترفاً بوجُوبها (٥) .

وأمَّا الزَّكاة فتؤْخَذُ منه كرهاً إن مَنَعَهَا ، فإن امتنع قُهرَ على ذلك وقُوتِل إن كانت له منعة حتى يُؤَدِّيهَا أو تُؤْخَذ منهُ ، وعلى المسلمين مُحاربته مع الإمام .

وأمَّا الصَّوْم فَمَن تَرَكَهُ مُتَهَاوِناً أُدَّبَ وبُولغ في عُقوبته، وحبسَ على التَّوصل إلى انتهاكه بما قَدَرَ عليه .

وأمَّا الحَجُّ فَمَن تَرَكَهُ بعد الاستطاعة عليه زُجرَ وَوُعظ ووبخ ، لكونه موسع الوقت .

<sup>=</sup> والقمل يتناثر على وجهى فقال ﷺ : « ما كنت أرى أن الجهد بلغ بك هذا ، أما تجد شاة ؟ قلت : لا ، قال : صُم ثلاثة أيّام أو أطعم ستة مساكين ، لكل مسكين نصف صاع من طعام واحلق رأسك » .

<sup>(</sup>١) لأنَّها من الأشياء التي علمت بالضرورة لاينكرها منكر ، ولايجهلها جاهل .

<sup>(</sup>٣) في (ع) : « ولو » .

<sup>(</sup>٣) قتل حدًّا : أي بإقامة الحدّ عليه بسبب تركها ، وهو مع ذلك مسلم .

انظر : ( شرح مسلم ٤٢٩/١ ، ونيل الأوطار ٧/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) قتـل كفواً : أى قتل كافراً ، لأنه خرج من المِلَّة بإنكارها ، وجزاء الحارج (المرتد عن الدين) كفراً ، وانظر ( شرح مسلم ٢٩/١ ، ونيل الأوطار ٧/٧ ) .

<sup>(</sup>٥) اختلف العلماء خلافاً عريضاً في حكم تارك الصلاة ، وقد أفرد لها ابن القيم رسالة خاصة فانظرها ، وانظر كلام النووى في شرح مسلم ( ٤٢٩/١ ) ، ونيل الأوطار ( ٧/٢ ) .

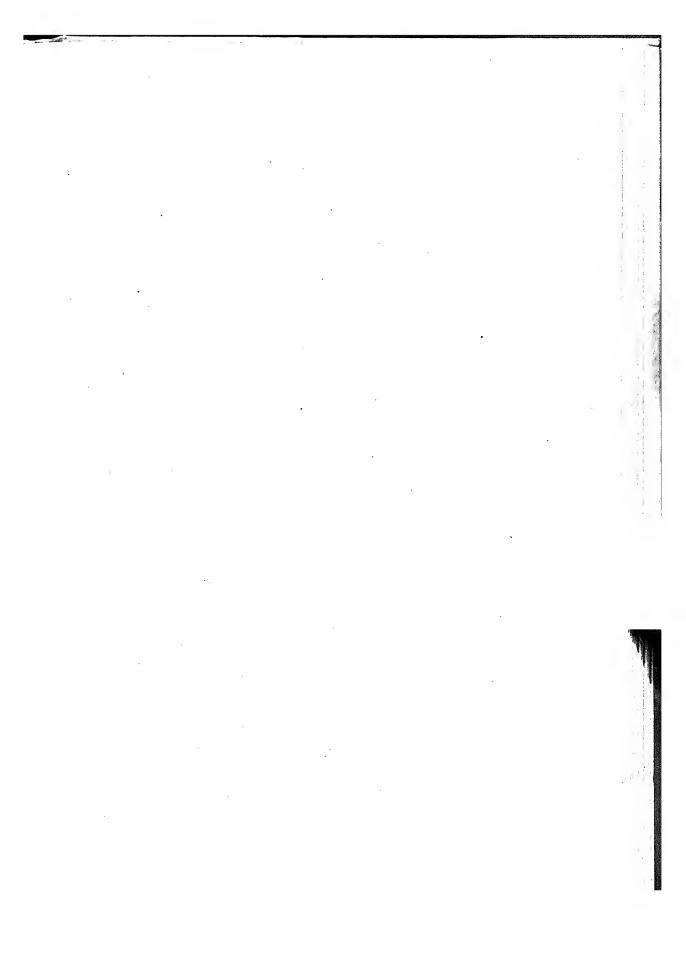
وذَهَبَ بعضُ العُلَمَاء إلى أنَّ مَنْ تَرَكَ شيئًا من هَـذِهِ القَـوَاعِد وإن اعترف بوجُوبه فإنَّهُ كَافِرٌ يُقْتَل كَتَارك الصَّلَاة ، ولم يختلفوا في كُفْر جاحد وجوبها ، ولا قتله .

والله تعالى يَعْصِمُنَا أَجْمَعِينَ مِنِ الرَّللِ والخَطل ، ويُوفِّقِنا لسديد القَوْل والخَطل ، ويُوفِّقنا لسديد القَوْل والعَمَل بمنه لَا إِلَٰه غيره ، ولَا رَبِّ سِوَاه ، وصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّد نَبيِّه المصطفى [ وآله وصحبه وسلم ] (١) ، [ وَحَسْئِنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيل ] (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في (ع) : « وعلى آله وسلم تسليماً » .

<sup>(</sup>٢) في (خ): لا توجد هذه العبارة .



## أهم المصك وروالمراجع

| اسم الكتاب                               | تاريخ<br>الوفاة | اللقب        | م  |
|------------------------------------------|-----------------|--------------|----|
|                                          |                 |              |    |
| سنن أبو داود: دار إحياء التراث - بيروت.  | ٥٧٧ هـ          | أبو داود     | 1  |
| سنن ابن ماجه: دار الحديث - القاهرة .     | ٥٧٧ هـ          | ابن ماجه     | ۲  |
| سنن الترمذي : طبع مصطفى البابي           | ۹۷۲ هـ          | الترمذي      | ۳  |
| الحلبي – القاهرة .                       |                 |              |    |
| سنن النسائي : مكتب المطبوعات             | ۳۰۳ هـ          | النسائي      | ٤  |
| الإسلامية بحلب .                         | <u> </u><br>    |              |    |
| صحيح ابن خزيمة : المكتب الإسلامي -       | ۳۱۱ هـ          | ابن خزيمة    | 0  |
| عمان .                                   |                 |              |    |
| مسند الإمام أحمد: دار الكتب العلمية -    | ١٤٣ هـ          | أحمد بن حنبل | ٦  |
| پيروت .                                  |                 |              |    |
| المعجم الكبير: البيان العربي – القاهرة . | ٠٢٦ هـ          | الطبراني     | ٧  |
| الإيمان : دار الكتب العلمية - بيروت .    | ٥٩٥ هـ          | ابن منده     | ٨  |
| المستدرك : دار المعرفة – بيروت .         | A 2.0           | الحاكم       | ٩  |
| الحلية : دار الكتب العلمية – بيروت .     | ه ٤٣٠ هـ        | اً أبو نعيم  | ١. |
| المحملي : دار الآفاق الجديدة - بيروت .   | ۵ ٤٥٦           | ابن حزم      | 11 |
| السنن الكبرى: دار الكتب العلمية -        | ٨٥٤ هـ          | البيهقي      | 17 |
| بيروت .                                  |                 |              |    |
| * شعب الإيمان : دار الكتب العلمية -      |                 |              |    |
| بيروت .                                  |                 |              |    |
|                                          |                 |              |    |

| اسم الكتاب                                                                                                    | تاريخ<br>الوفاة | اللقب        | م   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--------------|-----|
| التمهيد : مكتبة فضالة المحمدية - المغرب .                                                                     | ٣٢٤ هـ          | ابن عبد البر | ۱۳  |
| الصلة: الدار المصرية للتأليف.                                                                                 | ۸۷٥ هـ          | ابن بشكوال   | ١٤  |
| بداية المجتهد : دار المعرفة – بيروت .                                                                         | ٥٩٥ هـ          | ابن رشد      | ١٥  |
| اللباب: مكتب المثنى - بغداد .                                                                                 | ۳۰۲ ه           | الجزرى       | ١٦  |
| المغنى : دار الكتاب العربي - بيروت .                                                                          | ٠٢٢ هـ          | ابن قدامة    | ۱۷  |
| معجم البلدان : دار الكتب العلمية -                                                                            | ۲۲۲ هـ          | ياقوت الحموي | ۱۸  |
| بيروت . المغنى فى الأنباء عن غريب المذهب : المكتبة التجارية – مكة .                                           | ٥٥٦ هـ          | ابن باطیش    | ١٩  |
| شرح صحيح مسلم: دار القلم - بيروت.<br>* تهذيب الأسماء واللغات: دار الكتب                                       | ۲۷۲ هـ          | النووى       | ۲.  |
| العلمية – بيروت .<br>وفيات الأعيان .                                                                          | ۱۸۲ هـ          | ابن خلکان    | ۲۱  |
| لسان العرب: دار المعارف - القاهرة .                                                                           | ۱۱۷ ه           | ابن منظور    | 77  |
| مجموع الفتاوى : مكتبة ابن تيمية - القاهرة .                                                                   | ۸۲۷ هـ          | ابن تيمية    | 74  |
| مراصد الاطلاع: دار الجيل - بيروت .                                                                            | ۳۹۷ هـ          | البغدادي     | 7 2 |
| الإحسان بتقريب صحيح ابن حبان :                                                                                | ۷۳۹ هـ          | ابن بلبان    | 70  |
| دار الكتب العلمية - بيروت . تذكرة الحفاظ : دار الكتب العلمية - بيروت . بيروت . « العبر : مطبعة حكومة الكويت . | ٧٤٦ هـ          | الذهبي       | 77  |

| اسم الكتاب                                                                                                    | تاريخ<br>الوفاة  | اللقب                | م  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|----------------------|----|
| « سير أعلام النبلاء : مؤسسة الرسالة –                                                                         |                  |                      |    |
| بيروت .<br>زاد الميعاد : مؤسسة الرسالة – بيروت .                                                              | ۱٥٧ هـ           | ابن القيم            | 77 |
| * مدارج السالكين : السنة المحمدية . تفسير ابن كثير : دار القلم – بيروت . * البداية والنهاية : مكتبة المعارف – | ٤٧٧ هـ           |                      | ۲۸ |
| بيروت .<br>شرح العقيدة الطحاوية : المكتب                                                                      | ۲۹۷ هـ           | ابن أبي العز         | ۲۹ |
| الإسلامي - عمان . الديباج : القاهرة . فتح البارى : المطبعة السلفية - القاهرة .                                | ۹۹۷ هـ<br>۲۵۸ هـ | ابن فرحون<br>ابن حجر |    |
| * الإصابة: دار الكتب العلمية - بيروت.<br>النجوم الزاهرة: الهئية المصرية العامة                                | ٤٧٨ هـ           | ابن تغری بردی        |    |
| للكتاب – القاهرة .<br>طبقات المفسرين : دار الكتب العلمية –                                                    | ۹۱۱ هـ           | السيوطي              |    |
| بيروت .<br>شذرات الذهب: دار المسير – بيروت .                                                                  | ٩٨٠١هـ           | ابن العماد           | ٣٤ |
| السيل الجرار: لجنة إحياء التراث الإسلامي - القاهرة .                                                          | ,0712            | الشوكاني             | 70 |
| * نيل الأوطار: مكتبة الكليات الأزهرية .<br>قطف الثمر: دارالكتب السلفية – القاهرة .                            | ٧٠٣١ھ            | حسن خان              | 70 |

### مَرَاجع حَـدِيثَة مرتبَّة أبجدِيًّا

- ١ تمام المنه: للألباني ، المكتب الإسلامي عمان .
- ٢ صفة صلاة النبي عليه: للألباني ، المكتب الإسلامي عمان .
  - ٣ فقه السنة : لسيد سابق ، دار الكتاب العربي بيروت .
- ٤ الفقه على المذاهب الأربعة: لعبد الرحمن الجزيرى دار إحياء التراث العربي بيروت.
- القاموس الفقهي : لسعدى أبو حبيب ، إدارة القرآن والعلوم الإسلامية باكستان .
- ٦ الموجز في أصول الفقه: لمحمد عبيد الله الأشعرى ، دار السلام القاهرة .

## فهرس الموضّوعات

| الصفحة | الموضــوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | ىقىدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 14     | مقدمة المحقق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 11     | رجمة القاضي عياض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۳     | الصفحة الأولى من المخطوطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 40     | الصفحة الأخيرة من المخطوطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 27     | الإعلام بحدود وقواعد الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        | القاعدة الأولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        | الشهاد تان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٣     | واجباتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 30     | مستحيلاتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٧     | العشر المحقق وجودهاالعشر المحقق وجودها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٩     | العشر المتيقن ورودهاالعشر المتيقن ورودها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        | القاعدة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|        | الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٥.    | أقسامها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٥.    | الفروض على الأعيان من الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٥.    | الفروض على الكفاية من الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| . ۲3   | السنن من الصلوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| . ۲    | الفضائل من الصلوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| . ۸    | صلاة التطوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|        | . The second of |

| الصفحة | الموضــوع                                     |
|--------|-----------------------------------------------|
| ٤٨     | الصلوات المختصة بالأسباب                      |
| ٤٩     | الأوقات التي تمنع فيها الصلاة                 |
|        | الصلوات الخمس                                 |
| 01     | شروطها                                        |
| ٥٢     | أحكامها                                       |
| ٥٢     | فرائضهافرائضها                                |
| ٥٦     | سننها                                         |
| ٥٨     | فضائلها ، ومستحباتها                          |
| 71     | مكروهاتها                                     |
| 73     | مفسداتها                                      |
|        | صلاة الجُمُعة                                 |
| ٥٢     |                                               |
| ٦٦     | فروضها المختصة لها                            |
| 77     | سننها المختصة بها                             |
| 77     | فضائلها ومستحباتها المختصة بها                |
| ٦٧     | ممنوعاتها المختصة بها                         |
| ٦٨     | مفسداتها المختصة بها                          |
| 79     | الأسباب التي تتغير بها أحكام الصلوات المفروضة |
|        | صلاة الجماعة                                  |
| ٧٠     | أركان سنتها                                   |
| ٧.     | صفات الإمام الواجبة                           |
| ٧.     | صفاته المستحبة                                |
| ٧١     | صفاته المكروهة                                |

| الصفحة | الموضــوع                                  |
|--------|--------------------------------------------|
| ٧١     | وظائفه                                     |
| ٧٢     | وظائف المأموم                              |
| ٧٤     | ممنوعاتها                                  |
|        | صلة العيدين                                |
| ٧٥     | سننها المختصة بها                          |
| ٧٦     | فضائلها ومستحباتها                         |
|        | صلة الاستسقاء                              |
| ٧٧     | سننها المختصة بها                          |
|        | صلة الكسوف                                 |
| ٧٨     | سننها المختصة بها                          |
| .,,    |                                            |
|        | صلة الوتر                                  |
| ٧٩     | سننها المختصة بها                          |
| ٧٩     | مستحباتها                                  |
|        | صلة الفجر                                  |
| ٨٠     | سننها                                      |
| ۸.     | مستحبات سائر التطوعات والنوافل المختصة بها |
|        | صلة الجنازة                                |
| ٨١     | شروط وجوبها                                |
| ۸۱     | حقوق المسلم الميت على المسلمين             |
|        | غُسل الجنازة                               |
| ۸۲     | 4::                                        |
| ۸۲ .   | مستحاله                                    |
| 100    | T                                          |

| حة | الصف   |
|----|--------|
| ~  | التصبح |

# الموضــوع **التكفـــين**

|      | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٢   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۸٣   | سيتحباته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸۳   | كروهاتهكروهاته والمستعدد المستعدد |
| ۸۳   | رر<br>نروض صلاة الجنازة ، وشروط صحتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٨٤   | سننها وآدابها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٨٥   | ممنوعاتهامنوعاتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|      | السدَّفن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٥   | ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۸   | مستحباته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٦   | محروهات الجنائزمکروهات الجنائز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      | الطَّهارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸٧   | أقسامها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | الغُســل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸٧   | الذي يفرض لها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٨٨   | الذي يُسنُّ له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۸ - | الذى يستحب له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸9   | شروط الغسل الواجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸9   | فرائضهفرائضه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۹.   | سـننه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٠, ٦ | فضائله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| + F  | مكروهاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

### الصفحة

## الموضـــوع ا**لوضــــوء**

| 91  | لذى يفرض لهلذى يفرض له                  |
|-----|-----------------------------------------|
| 91  | لذى يسن لهلذى يسن له                    |
| 97  | الذى يفضل لها                           |
| 97  | الذى يباح لهالذى يباح له                |
| 97  | الذي يمنع لهالذي يمنع له                |
| 97  | شــروط وجـوبه                           |
| 9 7 | أحكامه                                  |
| 97  | فروضهفروضه                              |
| 9 ٣ | سننه                                    |
| 98  | فضائلهفضائله                            |
| ٩ ٤ | مکروهاتهمکروهاته                        |
| 90  | موجباته                                 |
| 90  | مفســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|     | التَّــــــــم                          |
| 97  | شروط وجوبه                              |
| 97  | <br>فرائضهفرائضه                        |
| 97  | ســننه                                  |
| 9 7 | فضائله                                  |
| ٩٧  | مكروهاته                                |
| 9 ٧ | مفســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|     | إزالة النجاسة                           |
| ٩٨  | النضح                                   |
| 9 1 | المسح                                   |
| 104 |                                         |

| الصفحة | الموضــوع                   |
|--------|-----------------------------|
| ٩٨     | الغسل الغسل                 |
| 99     | الاستجمارا                  |
| 99     | صفات المستَجمر به           |
| 99     | سنن إزالة النجاسة           |
| ١      | آدابه ومستحباته             |
| ١ • •  | آداب الإحداث قبله           |
| ۱ • ۱  | النجاسات المتكلم على زوالها |
| ۲.۳    | ما اختلف في نجاسته          |
| •      | القاعدة الثالثة             |
|        | الصـــيام                   |
| • Y    | أقسامه                      |
| ٠٧     | الواجب منه                  |
| ٠٨     | المسنون                     |
| ٠٨     | المستحب                     |
|        | نوافلهنستندین میلاد         |
|        | المكروه منه                 |
| ٠٩.    | المحرم منه                  |
|        | شروط وجوب رمضان             |
| ١٠.    | فروضه                       |
| ١١ .   | سننه سننه                   |
|        | مستحباته                    |
|        | مفسدات الصوم كله            |
|        | مكروهاته                    |
|        | الأعذار المبيحة للفطر       |

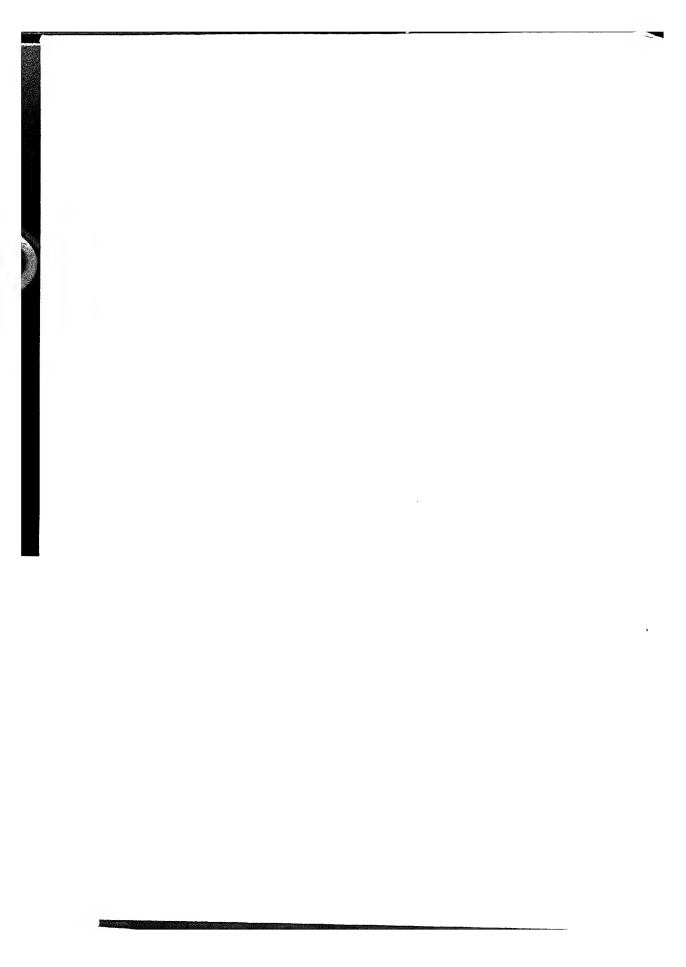
| مفحة | الموضوع الع                |
|------|----------------------------|
| ١١٤  | الأعـذار الموجبة للفطر     |
| ۱۱٤  | لوازم الإفطارلوازم الإفطار |
|      | القاعدة الرابعة            |
|      | الزكاة                     |
| ١١٩  | أقسامهاا                   |
| ١٢.  | شروط إخراجها لمن وجبت عليه |
| ١٢.  | ممنوعاتهامناب              |
| 171  | آدابهـا                    |
| 177  | فِيمَ تَجِب ؟              |
| 170  | لمن تعطى ؟                 |
|      | زكاة الفطـر                |
| ١٢٦  | فصولها                     |
|      | القاعدة الخامسة            |
|      | الحـــجّ                   |
| 171  | شروط وجوبه                 |
| ١٣١  | أركانه                     |
| ١٣٢  | أضربه (أنواعه)أ            |
| ١٣٢  | شروط صحة تمتعه             |
| ١٣٣  | سننه                       |
| ١٣٣  | المواقيتا                  |
| ١٣٨  | سنن الحج :                 |
| 109  |                            |

| الصفحة |      |   |  |    |  |      |      |  | ć    | ع | _و | <br>نبد | و  | لمو | 1  |   |    |   |               |     |     |      |        |          |     |     |            |     |
|--------|------|---|--|----|--|------|------|--|------|---|----|---------|----|-----|----|---|----|---|---------------|-----|-----|------|--------|----------|-----|-----|------------|-----|
| 179    |      |   |  |    |  |      | <br> |  |      |   |    | <br>    |    |     |    |   |    |   |               | d   | ئل  | ٦    | نض     |          | 4   | يات | <b>-</b> : | سا  |
| ١٤٠    |      |   |  |    |  |      |      |  |      |   |    |         |    |     |    |   |    |   |               |     |     |      |        |          | اجد |     | Ŀ          |     |
| ١٤١    |      |   |  |    |  |      |      |  | <br> |   |    | <br>,   |    |     |    |   |    |   |               |     |     |      |        |          | نه  | ها  | ٩,         | یک  |
| 1 2 4  |      | : |  |    |  |      |      |  | <br> |   |    |         | ال | سا  | فس | , | ذا | Į | , ة           | هــ | یع  | و اا | 7      | ح        | ال  | م   | کا         | أحر |
| 1 £ 9  | ٠.   |   |  | ٠. |  |      |      |  |      |   |    |         |    |     |    |   |    | ځ | ۔<br>ہو۔<br>۔ | -1  | لمر | وا   | ر      | اد       | ب-  | الم | đ          | أهر |
| 107    | <br> |   |  |    |  |      |      |  |      |   |    |         |    |     |    |   |    |   | •             |     |     | ä    | لي     | صا       | _   | در  | <u>,</u>   | مص  |
| 104    | <br> |   |  |    |  | <br> |      |  |      |   |    |         |    |     |    |   |    |   |               | ت   | اد  | ء    | . ــــ | <u>ض</u> | الم |     | . ا        | فو  |

\* \* \*

رقم الإيدع بدار الكتب المصرية ٢٩ ٨ ٩ / ٩ ١٩٩٥م

و*ارالنصرللطیباعهٔ الاسیب*اکمیهٔ ۲ – شتای نشتامل شنبراالتسامرة الوقع البریدی – ۱۱۲۳۱









الإدارة ، القاهرة - ٣٧ شارع محتمَّد يُوسُ من المقتاضي -كلية البنات مضرالجديدة - توفاكس، ١٨٩٦٦٥ منكت : ٧ شارع الجهروني ملين منت مرة ، ت (١٤٧٦ م) الإمارات ، ديرة وضرع الجهرة من ١٢٧٦٣ ما كسر ١٢١٢٧٦ المارات ، ١٩٤٩٣ ما كسر ١٢١٢٧٦



